

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



#### A propos de ce livre

Ceci est une copie numérique d'un ouvrage conservé depuis des générations dans les rayonnages d'une bibliothèque avant d'être numérisé avec précaution par Google dans le cadre d'un projet visant à permettre aux internautes de découvrir l'ensemble du patrimoine littéraire mondial en ligne.

Ce livre étant relativement ancien, il n'est plus protégé par la loi sur les droits d'auteur et appartient à présent au domaine public. L'expression "appartenir au domaine public" signifie que le livre en question n'a jamais été soumis aux droits d'auteur ou que ses droits légaux sont arrivés à expiration. Les conditions requises pour qu'un livre tombe dans le domaine public peuvent varier d'un pays à l'autre. Les livres libres de droit sont autant de liens avec le passé. Ils sont les témoins de la richesse de notre histoire, de notre patrimoine culturel et de la connaissance humaine et sont trop souvent difficilement accessibles au public.

Les notes de bas de page et autres annotations en marge du texte présentes dans le volume original sont reprises dans ce fichier, comme un souvenir du long chemin parcouru par l'ouvrage depuis la maison d'édition en passant par la bibliothèque pour finalement se retrouver entre vos mains.

#### Consignes d'utilisation

Google est fier de travailler en partenariat avec des bibliothèques à la numérisation des ouvrages appartenant au domaine public et de les rendre ainsi accessibles à tous. Ces livres sont en effet la propriété de tous et de toutes et nous sommes tout simplement les gardiens de ce patrimoine. Il s'agit toutefois d'un projet coûteux. Par conséquent et en vue de poursuivre la diffusion de ces ressources inépuisables, nous avons pris les dispositions nécessaires afin de prévenir les éventuels abus auxquels pourraient se livrer des sites marchands tiers, notamment en instaurant des contraintes techniques relatives aux requêtes automatisées.

Nous vous demandons également de:

- + *Ne pas utiliser les fichiers à des fins commerciales* Nous avons conçu le programme Google Recherche de Livres à l'usage des particuliers. Nous vous demandons donc d'utiliser uniquement ces fichiers à des fins personnelles. Ils ne sauraient en effet être employés dans un quelconque but commercial.
- + Ne pas procéder à des requêtes automatisées N'envoyez aucune requête automatisée quelle qu'elle soit au système Google. Si vous effectuez des recherches concernant les logiciels de traduction, la reconnaissance optique de caractères ou tout autre domaine nécessitant de disposer d'importantes quantités de texte, n'hésitez pas à nous contacter. Nous encourageons pour la réalisation de ce type de travaux l'utilisation des ouvrages et documents appartenant au domaine public et serions heureux de vous être utile.
- + *Ne pas supprimer l'attribution* Le filigrane Google contenu dans chaque fichier est indispensable pour informer les internautes de notre projet et leur permettre d'accéder à davantage de documents par l'intermédiaire du Programme Google Recherche de Livres. Ne le supprimez en aucun cas.
- + Rester dans la légalité Quelle que soit l'utilisation que vous comptez faire des fichiers, n'oubliez pas qu'il est de votre responsabilité de veiller à respecter la loi. Si un ouvrage appartient au domaine public américain, n'en déduisez pas pour autant qu'il en va de même dans les autres pays. La durée légale des droits d'auteur d'un livre varie d'un pays à l'autre. Nous ne sommes donc pas en mesure de répertorier les ouvrages dont l'utilisation est autorisée et ceux dont elle ne l'est pas. Ne croyez pas que le simple fait d'afficher un livre sur Google Recherche de Livres signifie que celui-ci peut être utilisé de quelque façon que ce soit dans le monde entier. La condamnation à laquelle vous vous exposeriez en cas de violation des droits d'auteur peut être sévère.

#### À propos du service Google Recherche de Livres

En favorisant la recherche et l'accès à un nombre croissant de livres disponibles dans de nombreuses langues, dont le français, Google souhaite contribuer à promouvoir la diversité culturelle grâce à Google Recherche de Livres. En effet, le Programme Google Recherche de Livres permet aux internautes de découvrir le patrimoine littéraire mondial, tout en aidant les auteurs et les éditeurs à élargir leur public. Vous pouvez effectuer des recherches en ligne dans le texte intégral de cet ouvrage à l'adresse http://books.google.com

ex libris Joannis Antonij Comitis de Schaffgotsch

A 1674

AP 25 .B62







### BIBLIOTHEQUE UNIVERSELLE

HISTORI

DE L'ANN E Propension

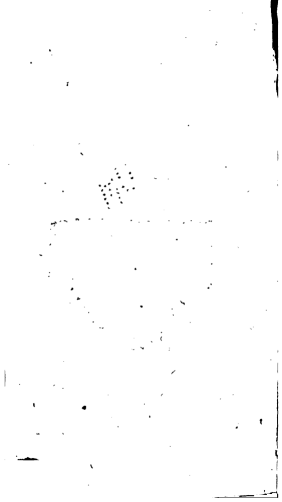
M. D. C. LXXXVII.

TOME SEPTIEME.



A AMSTERDAM, Chez Wolfgang, Wasserski Boom, & van Someren.

M.D.C.LXXXVIII



# T A B L E DES LIVRES



\*\*Ilard (Guy) Anc. Conc. & Prefident en l'Election de Grenoble, Dictionnaire Historique, Chronologique; Géographique, Genéalogique, He-

raldique, Politique & Botanographique de Dauphine. 2. Voll. in fol. à Grenoble

chez Fr. Provensal.

Art de bien prononcer la langue Françoise 12. A
Paris.
170

Arz.mi (P. Don Conflantio) Diogenis Cryptica: Laterna, qua non vivi sed mortui quaruntus, quorum reperta Epitaphia, qui suerint dignofcuntur opus ex variis Auctoribus collectum. 8. Sulzbaci.

Auli Gellij Noctes Atticz, cum notis & emendationibus J. Fr:Gronovii 8. Lugd. Batav. 82

В.

Beckii (Mat. Frid.) Martyrologium Ecclesia:
Germanica.4. Aug. Vindel.

Becman (Joa. Christophorus.) S. Th. & Phil.D.& Historiarum P. P. Tractatus Historico-Politicus

de Judiciis Dei. 8. Francofurti.

Bonattis (Ant.Fr..de) Universa Aftrosophia Naturalis, 4. Patavij.

Brerevrood (Ed.) Ecclesia Gubernatio Patriarcha-

lis. s. Lond. 319

Braunij (10b.) Defențio contra Protestat. J. Markij.

4. Gron. 39K-Responsio ad appendicem Natrationis

Apologetica J. Marchif. A. Gton, 397
Barnet Défense de la Critique du IX. L. de l'Hi-

Roire de M. Varillas, 12. A Amft, chez Savou-

1.Bynana

| Bynaus (Ant.) Gekruiste Christus. 4. tot Dor-drecht by D. Goris.                           |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| C.  Cleere, de Officiis ex recensione J. G. Gravij. 8, Amst. sumpt. Societatis.            |
| Clausii (Chrisostophori) Brevis Delineatio Symbo-<br>lorum & Chronologiz Imperatorum Roma- |
| norum à Julio Casare ad Leopoldum nostrum.                                                 |
| 12. Francofurti & Lipfiz.                                                                  |
| Eloppenburgij ( Ich. ) Opera Omnia Theologica &                                            |
| Critica. 4. Tom.2. Amst. apud Borstium. 401                                                |
| Confucius Sinarum Philosophus. fol. 332.                                                   |
| Cocq (Gibbert) Examen breve xix Assertionum                                                |
| de rationis usu in Religione. 8. Ultrajecti apud.<br>Fr. Halma. 432.                       |
| Critique du 3 & 4 Voll. de l'Histoire de Mr. Varil-                                        |
| . las en ce qui regarde l'Angleterre. 12. A Amfter-                                        |
| dam chez Savouret 244                                                                      |
| Cyprif (Philip. ) Chronicon Ecclesia Graca. 8.                                             |
| Lipf. 41                                                                                   |
| D.                                                                                         |
| Dale (Ant. van) Verhandeling van de oude Ora-                                              |
| kelen der Heidenen. 8. à Amsterdam chez. Boom.                                             |
| Dapper, Beschrijvinge van de Eilanden van                                                  |
| d'Archipelagus, fol. van Merea fol. t'Amsterdam                                            |
| voor de Compagny.                                                                          |
| Dictionaire des termes propres de Marine. 8. A                                             |
| Paris. 171                                                                                 |
| La Discipline de Jesus-Christ, ou Sermon sur Matt.                                         |
| EVI: 24. Par P. Simond. 8. A Leide chez J. Hackius.                                        |
| D. Drelincurtii De Fœmina Ovis. 12. Lugd Bat.                                              |
|                                                                                            |

E fpion du Grand Seigneur & ses rélations secretes, envoiées à Constantinople contenant, les évenemens les plus considérables arrivez pendant la vie de Louis le Grand: traduit de l'Arabe par le Sr. Iean Paul Marana. 12. A Ams. chez VVerstein.

Asciculus Geomanticus, in quo varia variorum.
opera Geomantica continentur, opus maxime euriosum, a multis hactenus delideratum, nunc verò magno studio correctum, & ea parte jam prima vice editum. 8. Verona. Bent cine (De la ) Poessies diverses, avec les Opera do Galatée & de Daphné. 12. A Amiterdam chez. Mortier. Raverel (I.) Instructions pour les Nicodemi-Ites. 12. A Amft.chez VVclfgang. 410 Grebenits ( Flia ) Tractatus de S. Scriptura vero. usu. 4. Francofurti ad Oder. 404. HArphi De la Paix de l'ame.12. Paris. 459. Histoire de l'Academie Françoise.12 A la Haye chez Foulques. Mistore Poëtique de la Guerre des Auteurs. 12. A. Paris & a Amit. chez Savouret. Acobi ( Toa. Nic. ) De Vulneribus J. Christi, 8. Lipfiz. Idylles de Bion & de Moschus traduites de Grec en. vers François. 12. A Amfterd. chez Derbor-100 des. pournal sur l'accomplissement de Prophéties.poux les mois de Mai, Juin, Juillet & Août. 12. Zurien Traité de la Naturo & de la Grace. 12. A. Utrecht chez Halma. Amy (Bernard) Apparatus ad Biblia fol Gratianopoli. Demonstration de la verité & de la fainteté de la Morale Chrétienne. 12. Les Larmes de Jaques Pineson de Chambrun.12. A. la Haie chez van Bulderen. Larroque, Nouvelles Accusations contre Mr. Varillas, A Amfterdam chez Savouret. Leenwen ( Gerb. van ) Het Geloove in de regtyaardigheid

regrvaardigheid. 4.1' Amsterdam by VVolsgang.

\*\*Eimborg (\*Phil a'): De veritate Religionis Chriftianz. 4. apud' VV aesberg. 248

Markij (Ish.) Narratio Apologetica Protestat. 392 ejusdem Appendix. 8. 397 Analysis exegetica. C. LIII Jesaix 8. Gron. & Amst. apud Borstius:

Maffard Des Vertus de diverses Panacées. S. A.

Ämsterd. chez V Vaesberge.

Maucrey, Traduction des Philippiques de Demostehene, d'une des verrines de Ciceron, avec l'Euriphron, l'Hippias du Beau, & l'Eurideme de Platon, 12 A Amsterdam chez Mortier.

Manduit P de l'Orat. Differtation fur la Goutte.

Memoires concernant la Minorité de Louis XIV.

12. A Amterdam chez V Vetstein.

Memoires de M.L.C. D. R. contenant ce qui s'est passé de plus particulier sous le Ministère du Cardinal de Richelieu & du Cardinal Mazarin; avec plusieurs particularitez remarquables du Regne de Louis le Grand 12. A Cologne.

Mezera: Abbregé Chronologique en 6. Voll. avecun 7. Voll. sur l'Origine des François. 12 A Am-

fterd, chez V Volfgang.

Meyeri (I.b.) Uxor Christiana. 4: Amstelod. apud. VVaesberg. 407

Moleri (Eliz ) Opus Novum Astronomieum. 4.
Lugd.

— De sydere Novo Dissertatio. 311

Mulerij (Nie.) Vaticinia Pathmi elucidata. 4. Hadervici

dervici. 423: Museum Italicum, Ruck. I. Mabillon & Mic. Ger-

main. 4 Patis.

Mythologica, Ethica & Physica Opuscula Grzcè & Latine. 8. Amst. apud VV etstein. 83

Errion (J. S.) Philosophia naturalis Principia Mathematica 4 Londini.

Git With 12

R.J.M.L.P. Differtatio Thelog. fuper Auctoritate Scripturz. 4. Goëzz. 431

O.

Siander (I. Ad.) Tractatus Theologicus de Magia. 4. Tubingz. 284

P Apin Essais de Théologie sur la Providence & la Grace.12. A Rotterdam chez Leers.

Benn (Guil.) Zonder Kruis, geen Kroon. 14. A. Amft. chez J. Claus.

Petit Dialogues Satyriques & Moraux. 11. A. Amft. chez Mortier.

Préfages de la Décadence des Empires. 12. A Mekelbourg & à Amsterdam chez Savouret 497

Pfeifferi (Mug.) Informatorium Conscientiz Eucharisticum 4. Lipsiz, 189 Theologiz Judaicz, Mahommedicz, &

Turico-Persicz Principia, 3. 206
† Puffendorfij (1) Introductio ad Historiain. 8.

Francofurti jumpt. Frid. Knochii 1688,

Quietude 2, 2 Paris.

N.

R Ecuenil de diverses pieces concernant le Quietisme & les Quietistes, 12. A Amsterdam chez Volfgang & Savouret: 464.

Relation Historique de la Pologne. 12. A Amitichez VVaesberg:

† Rhetorica Sacro-Prophana à R. Car. Drelineurtie, filiis suis Junioribus Dictata: 12. Lugd. Bat. apud Nic. Parmentier.

STauley (Thom.) The History of Philosophers fol.

gentimens d'Erasme de Rotterdam.12. A Gologue: 206.

Abularum Affronomicarum Pars Prior , demetibus Solis & Lunz, nec. non de politica

ne Fixarum ex ipsis observationibus deductis, cum usu Tabularum: cui adjecta est Geometrica methodus computandarum Eclipsium persolam triangulorum analysim, ad meridianum. Parisensem. Autore Philip de la Hire, Regio Mathescos Professore & Regiz Scientiarum. Academiz Sociò. Parisiis apud Steph Michallet, in 4. p. 119.

+ Til, (S. ran) Salems vrede. 4.

Hitlegginge over Mattheus by D. Goris-

Traité des Benefices de Fra Paolo Sarpi, Seconde Edition reveuë, sorrigée & augmentée de Noctes, par le Sr. Amelot de la Honffaie. 12. A Amelter de noctes de la Conference de la Monffaie.

Trophies du Port Roial renversez, ou désense de la foi des six premiers siecles de l'Eglise touchant: l'Eucharithie: contre les sophismes de Mr. Armaud.contenus dans le L. Tome de la Discusion, auquel on n'a point encore répondu 12. A Amfierdam chez R. Roger. 457.

V Arillas, Réponse à la Critique de Mr Burnet.

12. A Amsterdam chez Savouret. 232:

Histoire des Révolutions atrivées dans.
l'Europe en matiere de Religion. T. 3 & 4. 12.

A Amsterdam chez Desbordes. 243:

Faugelas, Remarques sur la Langue Françoise, avec des Notes de T. Corneille. in 12. 2 voll. à

Paris.

\*\*Piferif (Lac.) Opuscula Duo. De Episcoporum

Origine & Asia Proconfulari: 8. Lond 312

\*\*T—Antiquitates Ecclesia Britannica. fol...

Lond:

BIBLIO.



## BIBLIOTHEQUE UNIVERSELLE

ET

#### HISTORIQUE

DE L'ANNE' E 1687.

#### OCTOBRE.

THE HISTORY OF PHILOSOF PHY, &c. L'Histoire de la Philosophie, contenant les vies, les opinions, les actions de les discours des Philosophes de Chaquer Secte. Avec les figures de plusieurs d'entre eux. Par THOMAS STANLEY Equier. Seconde Edition: à Londres 1687. in fol. pag. 1091.



Lusieurs d'entre les Anciens avoient écrit la vie des Philosophes, & nous avoient expliqué leurs sentimens : maie il n'y en a que tres-peu, donc

Tome VII, A los

lès écrits soient parvenus jusqu'à nous. On n'a plus que les titres des Ouvrages, qui avoient été publiez sur cette matiere, par Ætius, par Anaxilide, par Antigonus, par Antisthene par Aristocle , par Aristoxene, par Callimaque, par Clitomaque, par Diocle. par Heraclide, par Hermippe, par Idomenée, par Nicandre, par Panatius, par Porphyre, par Sotion & par Theodore. Il ne reste que trois ouvrages entiers concernant l'Histoire Philosophique, Diogene Laërce pour les Anciens; Eunapius pour les nouveaux, &c l'abregé alphabetique d'Hespehius de Milet pour les uns & pour les autres. Mais il s'en faut beaucoup qu'on puisse former une Histoire Philosophique complete, par le moien de ces trois Auteurs, qui n'ont pas parlé de tous les Philosophes célebres de la Grece, qui n'ont pas dit tout ce qu'on pou-voit dire de ceux dont ils ont écrit les vies, & qui n'ont pas touché aux Philosophes de l'Orient, à qui les Grecs étoient redevables de toutes leurs connoissances, selon leur propre aveu.

M. Stanley, neveu du fameux Marsham, Auteur de l'Expriscus Canon, a entrepris de suppléer à cela, autant qu'il lui seroit possible, en ramassant des écrits des Anciens sout ce qu'il pourroit trouver touchant les vies & les sentimens des plus anciens Philofophes, & le joignant à ce qu'en ont dit les trois Auteurs que l'on vient de nommer. Il a traité même de la Philosophie d'une partie

& Historique de l'Année 1687.

eles Orientaux, savoir des celle des Caldéens, des Perses & des Sabéens. Il n'y manque que l'Histoire de celle d'Egypte, qu'il n'a pas voulu toucher, peutêtre parce que son Oncle en a traité à sonds dans le Livre que l'on a cité.

Cet Ouvrage est divise en XIX Parties, en chacune desquelles on traite de quelque Secte, dont on fait l'Histoire, & dont on explique les opinions. On en mettra ici les Titres, avec un Abregé des six dernieres, par lesquelles on pourra juger des autres. La r. traite des Sept lages, de Sossade qui a recueuilli leurs préceptes, & d'Anacharlis : la 2. de la secte l'onique, dont Mnaximandre a été le Chef : la 3. de Socrate & de ses sectateurs: la 4. des Sectes Cyrenaïque, Megarique, Elienne & Bretrienne, qui n'ont eu que peu de Sectateurs : la 5. de l'ancienne & de la nouvelle Academie : la 6. de la Philosophie Peripareticienne : la 7. des Philosophes Cyniques, desquels on rapporte neuf, done Antisthene a été le premier : la 8. de Zenon & des autres Storciens : la 9. de la secte Italique à laquelle Pythagore avoit donné naissance : la 10. d'Heraclite Philosophe d'Ephele, de qui les écrits étoient fi obscurs qu'il n'a laissé aucun sectateur après lui : la II. de Xenophane , de Parmenide, de Meliffe, de Zenon d'Elée, de Democrite, de Protagore & d'Anaxarque : la 12. des Philosophes Sceptiques: la 13. des Epieuriens: la 14. & les cinq suivantes de la Philosophie des Galdéens.

déens, des Perses & des Sabéens. Au reste on cite par tout à la marge les Auteurs dont on a tiré ce que l'on dit, & dont on rapporte très souvent de grands passages, en prose & en vers, mais en Anglois seulement. Il seroit à souhaiter que quelcun traduisit cet Ouvrage en Latin, & cirât tous ces endroits dans les Langues originales. Ce seroit un recueuil extrémement utile, pour s'instruise des sentimens des auciens Philosophes, sans être obligé de fouilleter une infinité de livres, que la plupart des gens d'étude n'ont point, & ne peuvent pas même lire , quand ils les auroient. On a sjouté à la fin des tables Chronologiques, par où l'on peut voir les cemps où ont vêcu les Philosophes dont on n parlé, depuis la naissance de Thales, qui a été le premier, jusqu'à la mort de Carneade. Il ya encore une Table Geographique, où l'on marque la firuation des lieux, dont on a parlé, & des Indices des matieres, & de ceux qui ont autrefois travaillé à l'Histoire Philosophique. Enfin l'on trouve quelques conjectures fur divers passages des Auteurs Grecs, que l'on a citez dans le corps de l'Ouvrage.

Il n'y asien dans toute l'Antiquité de si difficile à décerrer, que les restes des sciences & des opinions des Nations de l'Orient, & particulierement de celles des Caldéens. Nous tenons des Grees tout ce que nous en savons, mais quelques uns d'entre eux les par mélées parmi leurs propres raisonne-

mens, si bien qu'il n'est pas possible de les distinguer dans les écrits de ces Philoses phes, de leurs propres fentimens, & c'eft ce qu'a fait Platon après Pythagore. D'autres avoient expliqué la Philosophie Caldéenne historiquement, & sans y melet rien du leur; mais leurs actite se sont perdus. M. Stanley en nomme plusieurs dans sa Présace, dont il ne nous refte malheureusement que les noms. Tout ce que l'on a se trouve téduit à environ trois cens vers , ou demivers, qui contiennent des Oracles que queloures Grees avoient traduit du Caldéen, dont on pastera dans la fuite. Plethon & Ffellm en out expliqué quelques uns, & nous ont laisse deux Abregez assez obscurs de la Philosophie Caldéenne, quel'Auteur a taché déclaireir, en la réduissat, common le vavoir , à certains chefs.

I. n. Avant que d'exposer cette doctrine; en fait l'Histoire de ceux qui l'ont inventée & des sectes qui lés ont suivis. Les Grecs ont avoité de bonne soi, que leur Philosophie étoit venut des Orientaux: mais les Orientaux ne s'accordoient pas eux mêmes entre eux, touchant les premièrs investeurs de cette science. Les Egyptiens prétendoient qu'ils avoient été de leur nation, & que la Philosophie n'étoit entrée en Caldée qué par le moien d'une colonie d'Egypte, qui s'y étoit allée habituer. Mais on croit que l'Astronomie est venué de Caldée en Egyp-

CCA

te, & que les Mages de ce païs-là étoient la plus ancienne societé des Savans qu'il y eut su monde; antiquissimum, comme parle Ciceron, Doctorum genus. Ce n'est pas qu'ils me s'attribuallent une antiquité extravagante, s'il est vrai qu'ile se vantassent, comme quelques Anciens l'ont assuré, d'avoir des Observations Astronomiques 470000 ans. Mais a Callifthene qui avoit accompagné Alexandre en Asie, & qui s'informa exactement de cela, étant à Babylone. éctivit autrefois à Aristote, qu'il n'avoit pu trouver d'observations plus anciennes que de 1903 ans , c'est à dire quelques siceles après le Déluge. Encore peut-on douter de cette antiquité, parce que b Ptolomée parlant des observations Astronomiques des Caldéens. place les plus anciennes après l'Ere de Nabonassar, qui ne fût établie que du temps du Roi Tzechias. Un Auteur austi exact & aussi habile que Ptolomée n'auroit eu garde d'emettre les Observations des Caldéens pendant tant de fiecles, s'il y en avoit eu, ou fi elles euflent été connues en Grece, ou en Egypte.

Quoy qu'il en soit, toute l'Antiquité convient que celui qui a inventé l'Astronomie chez les Caldéens se nommoit Zoroaftre, nom qui fignisse, selon e Diegene Laerce, facrisicateur des Astres aspection, selon Bochart, consemplateur des Astres, aspection comme

\* Simplic.in lib.2.de Cælo.p.123.l.18.

& Historique de l'Année 1687. 7

comme il croit qu'il faut lire dans cet Auteur, & fils des Aftres, selon M. Stanley qui croit que le mot de Zor signifie fils dans le nom de Zoroastre, de même que Zorobabel signifie né à Babilone. Il remarque que l'Antiquité nous parle de six Zoroastres, dont le I. étoit de Caldée, ou d'Assyrie, le II. de la Bactriane, le II I. de Perse, le IV. de Pamphylie, le V. de l'île de Proconnese, le VI. ensin vivoit à Babylone du temps de Cambyse & de Pythagore.

Cette pluralité de Zoronfires a causé une grande confusion en ce que l'Antiquité en a dit, & il semble qu'on l'a multiplié, parce qu'on donnoit le même nom à ceux entre qui il y avoit quelque ressemblance, d'où vient qu'il y a eu un si grand nombre d'Het-

cules.

Les Anciens ne s'accordent pas entre eux) touchant le temps auquel Zoroasste a vécu, & nôtre Auteur rapporte & résute au long a leurs sentimens, après quoi il s'arrête à celus de ceux qui le placent 600 ans avant l'expédition de Xerxes contre les Grecs, qui revient à l'an 3634 de la Periode Julienne, e'est à dire environ au temps de Samuel.

On ne saie presque rien de la vie de Zoroastre. Platon l'appelle fils d'Oromaze, mais c'étoit le nom que Zoroastre de Perse avoit donné à la Divinité, dont on disoit qu'il étoit fils, à cause de la vénération que l'on avoit pour lui. b Pline dit qu'on le vit rire le

'A 4 même

A Cap. III. b Lib. xxxvi, c. L.

même jour qu'il nâquit, & que son cerveau battoit avec tant de violence, qu'il faisoit foulever la main de ceux qui le touchoient, présage de l'erudition qu'il devoit avoit un jour. Il vécut vint ans dans un desert & no vint pas vieux, parce qu'aiant souhaité de mourir d'un coup de foudre, le ciel exauça sa priere. Mais il avertit auparavant les Asfyriens de garder soigneusement ses cendres, les affurant que leur Empire subsifteroit autant qu'ils les pourroient garder. Suidas attribue cet avertiffement au Zoroaltre des Caldéens ,& Ctdrensu à celui des Perses. Il avoit composé deux millions de vers, qu'on avoit traduits en Grec & sur lesquels Herenippe avoit fait un Commentaire. Il y a de l'apparence que les Oracles, sur lesquels Syrianus avoit écrit doute livres, faisoiene mar partie de ces vers. On lui a attribué quelques autres ouvrages, mais viliblemene fupposez.

Africanse dit que ce fut Belse qui inventa l'Africanse de Ce Prince a vécu du temps de Debora, selon l'Auteur, qui rapporte le commencement de son regue à l'an du Monde 2682. Il y a eu encore quelques autres Mages de Galdée assez celebres chez les Grees, mais dont on ne saitautre chose que

les noms.

Gelui qui fit connoître le premier les sciences des Caldéens en Grece, fut Berofe, sacrificateur de Belus. Il enseigna aux Gress l'Astronomie & la Philosophie Caldéenne,

dans l'île de Co & composa trois livres, dans lesquels il avoit rensermé l'Histoire des Asipriems & des Medes. Joseph en a conservé quelques fragmens, dans a ses livres contre Apion. Ilé étoient dédiez à Antiochus sumommé le Dien, Roi de Syrie, sous lequel il a vécu, selon M. Voluius, & sulon d'autres à Antiochus Soter. On doit bien au reste se gardes de consondre et Berose avec cetai d'Annian de Viterbe, qui est manissaltement supposé, & plein de fables sidieules.

Julis Martys allieu que la Sibylle Bazbylenienne, qui rendoit ses oracles à Cumes, ésoit sa falle. Si sela ell veit ; il faut que ce soit une autre Sibylle, que celle qui vivoit du temps de Turquès le Pleux, qui a vécu deux-cens cinquante ans avant Berofe. Aussi Onséprime a prouvé qu'il y a eu plusieus

Sibylles.

† Quoi que le nom de Caldenis soit che lui d'une nacion entiere, on le donnoit en particulierà de certoins Philosophes, qui avoient des habitations sépatées, & qui étoient exempts des impôts & des charges publiques. O'étoient des familles particulieres, qui ne-communiquoient leurs connoissances qu'à leurs enfaits, de sorte qu'elles demeuroient solljours renfermées entre enx, & qu'elles passoient sensement de percensils. Ils pouvoient ainsi perfectionner ces seiences beaucoup mieurs, qu'en recevati

Bibliotheque Universelle

toutes sortes de gens dans leurs Ecoles, & L'on dir qu'on en use ainsi aujourdhui à la Chine à l'égard de tous les métiers.

Les Grecs qui en ont parlé, comme Strabon, distinguent lès différentes Sectes des Caldéens, par les lieux où ils demeuroient. Il y en avoit à Hipparene, à Orchoë; à Babylone, & à Borsppe villes de Mesopotamie & de Caldée. Ils n'étoient pas tous des mêmes sentimens, si l'on en croit Strabon & Lucrece a qui dit, en cas qu'il n'y ait point de faure de Copisse en cet endroit, que les Babyloniens résutoient la doctrine des Caldéens touchant l'Astrologie.

Vt Babylonica Chaldeam doctrina refu-

Aftrologorum arrem centra convincere tendit.

Les Babyloniens donnoient divers noms à ces sectes, & l'on en trouve encore quelques uns dans le Prophete Daniel, mais dont la figuisication est extrémement incertaine. On pourra voir dans l'Auxeur b les conjectures des Rabbins, sur ces noms.

II. a Il divise tonte leur doctrine en quatre parties, dont la premiere contient leur. Théologie spéculative & leur Physique. Elles faisoient l'étude, comme le croit M. Stanley, de ceux qu'on appelloit Chanmannim e D'DIOTT. La seconde renferme: L'Astrologie & l'art de deviner, à quoi s'occupoient ceux qu'on appelloit. Chandim.

PROPERTY IN THE STATE OF THE ST

C'Historique de l'Année 1687. II

CONTROL & Mechasephim CONTROL.

La troisième traite de la Theurgie, ou de la Magie Naturelle: & la quatrième du culte divin, dont les Asaphim CONTROL.

foient leurs études.

1. A Zoroastre, au rapport de Psellus; divisoit tous les Etres en trois ordres. Il y en a, disoit-il, un qui est éternel, sans commencement aussi bien que sans sin; plusieurs ont eu un commencement, & n'auront point de sin; mais les autres finiront comme ils ont commencé. La Theologie a pour objet les deux premiers ordres & la Physi-

que le dernier.

Les Caldéens assuroient qu'il n'y a qu'un seul principe de toutes choses, plein de bonté, & de sagesse. Pour représenter ses perfections, ils lui donnoient le nom de fen & de lumiere, d'où vient que dans les Oracles qui nous reftent, on trouve à tous momens lors qu'il est parlé de Dieu ces termes Synonymes, la lumiere, les raions, l'éclas du Pere, le feu paternel, le feu unique, le premier & le suprême de tous les feux. Quand on leur demandoit comment ils concevoient la Divinité, ils répondoient que b son corps ressembloit au fen, & son ame, à la verité, par ou, peut-être, ils entendoient que Dien étoit la bontémeme, car le mot Caldeen qu'on rraduit par celui de verité. fignific bonté ; & qu'il peroissoit revêtu de A 6

A Dan. 11 3. 1 Sect. 1.

seu. Les Hebreux parloient de même, lots qu'ils disoient que Dieu est un seu consumant; qu'il est plein de bonté & de verité, comme il paroit par plusieurs endroits de l'Ecriture. Il semble que c'est à cause de cela que les anciens Persans l'adoroient sous la forme d'un seu, sans lui ériger aucune stazue; comme on le verra dans la suite.

Outre l'Unité du premier seu, ils reconmoissoient une espece de Trinité; & avoient accontumé de dire qu'il y avoit une triple Trinité, dont chacune avoit un Pere, un Deuveir, & un Esprit. Ils appelloient ce premiet genre de choses un intelligibles. a , Ils disoient qu'il ne falloit pas faire essort, pour comprendre se principe intelligible, , mais qu'il y salloit apporter la grande , flamme d'un esprit vaste, laquelle mesuproit tout, excepté cet Etre intelligible.

2. Le second ordre des choses qui n'ont point de sim, étoit des Etres qu'ils nommoient intelligibles de intelligents, qu'ils subdivisoient encore en trois especes. I. Les dyngues. 2. Les dyngues. 3. & les Teleturques. Les Oracles qui nous restent appellent ees Igngues, Mées, & disent qu'elles ont été les modeles intelligibles sur lesquels le monde a été sormé par d'autres Idées qu'ils appelloient les secondes Idées, au-lieu qu'ils mommoient les premières les Idées de la serves. Les Synogues, que les Oracles appellant encore Anoques, sont aussi de trois prodress.

ordres, selon les trois mondes qu'elles gouvement; les Empyréennes, qui condussent le monde Empyrée; les Etheriennes qui regnent sur le monde Etherien; les Massvielles qui animent le monde materiel. On expliquera un peu plus bas la nature de ces mondes.

3. Le troissème degré contient les choses intelligentes, qu'on appelioit auffi Cofmagognes, gouverneurs du monde. Il y en a, selon les Caldéens, diver angs, le premier suprême, Hecate, le second suprême, les trois Amilides, c'est à dire qu'on ne peut pas adoucir, & le dernier nommé Hypezocos, c'est à dire ceins par dessous, que les Oracles appellent: la fleur du feu. Ils sont dans le monde materiel, pour le conserver & pout lui donnez les mouvemens reglez qu'il doit avoir. Au destous des Cosmagogues sont d'autres Etres intelligens que les Caldéens nomment les fentaines ou les seurces , du nombre desquels on ne convient pas. Au des fous des fontaines font le Hyperarques, on peincipanten. Ils appelloient quelques uns de ces Etres spirituels les fontainer ou les Archetypes des ames & des vertes.

Après les Hyperarques, sont les Dieux sans Zone, & les Dieux assacher à une Zone.
Les uns & les autres sont dans le monde materiel, mais les premiers ont une égale puissance sur toutes les Zones, au lieu que les demiers sont renfermez dans une certaine étendué dans lequelle ils circulent aves la manere.

#### 34 Bibliotheque Universelle

Les Caldéens mettoient ensuite les Anges & les Démons immateriels. Ils croioient que ces derniers étoient en partie bons & en partie méchans. Ils disoient que les méchans n'étoient que ténebres & les bons

que lumiere.

Enfin le dernier rang des Etres éternels contient les Ames. Il y en a de trois sortes dans cette Theologie, les Intelligences célestes, qui ne sont jamais unies à aucune matière: d'autres que sont unies à la matière, & qui sont indépendantes, étant indivisibles & immortelles, capables de vouloir & de se déterminer par elles mêmes: d'autres ensin qui dépendent de la matière, &

qui peuvent être détruites avec elle.

Pour les ames des hommes, elles ont deux causes ou deux origines, l'Esprit paternel, & la Fentaine des ames, qui les produit par ordre de l'Esprit. Comme ils croioient qu'il y a des endroits dans le monde destinez à la demeure des Intelligences, dont on vient de faire l'énumeration: ils disoient que les ames venoient des espaces qui sont au dessus de la Lune & qui sont tous éclarans de lumiere, au lieu que la région de cette Planete est en partie lumineuse est en partie couverte de ténebres, comme l'étendue qui est au dessons est éternellement couverte de nuages & d'une prosente puir.

.C'est dans ces lieux de ténebres que les ames humaines descendent, ou parce que leure

#### & Historique de l'Année 1687. 35

leurs ailes ont perdu leur force, c'est à dire parce que ces ames n'ont pas conservé leur premiere perfection; ou pour obeir à la vo-Ionté du Pere. Elles ne quietent jamais un corps étherien, dont elles sont revêtues, & qui est comme leur vehicule. Ce corps est encore animé par une autré épece d'ame, qui n'est pas raisonnable, & qui renferme les sens & l'imagination & toutes les facultez qui n'appartiennent pas necessairement à la Raison. Les Sages nommoient cette ame l'Idole ou l'image de l'ameraisonnable. C'est par elle que l'ame raisonnable est unie au corps, que nous prenons dans le fein de nos meres; ce qui se fait par l'union du corps étherien à celui du fætus, anquel il demeure attaché julqu'à ce que ce corps grossier soit détruit.

Si les ames ainsi precipitées des espaces qui sont au dessus de la Lune dans leslieux que nous habitons, s'aequittent biendes devoirs que la Souveraine Divinité demande d'elles, elles retournent alors dans les mêmes lieux d'où elles étoient descendués, au contraire si elles se corrompent davantage, elles vont dans un séjour encoreplus ténebreux que celui-ai.

On a dir que les Intelligences avoient des lieux destinez à leur demeure, & voici comme les Caldéens divisoient le monde, & les lieux où ils plactient ces Etres spirituels

lieux où ils plaçoient ces Ettes spirituels. Ils concevoient au dessus du monde corporel une étendue insinje de lumiere, qu'ils

appelloient;

appelloient la lumiere qui est au dessu du monde, & c'étoit là proprement le sejour ordinaire des esprits. Cette lumiere est une smage, comme ils parlent, de la Profondeur parernelle, c'està dire de l'immensité du premier Etre.

Les choses temposelles, on corporelles, tiennent le troifiéme & le dernier rang dans la division génerale des Etres. Elles sont toutes renfermées dans sept mondes corporels, placez au deffous de la Lumiere, dont on vient de parler, selon cet ordre 1.le monde Empyrées ou de seu : trois mondes étheriens : 2. le supreme Erber : 3. la sphere des étoiles fixes : 4.les orbes des Pianeresmois mondes sublunaires: 5. l'air: 6. la terre: 7. l'eau. Quelques Théologiens Chrétiens ont confondu le ciel empyrée, dont ils ons fait le sejour de Dieu & des bienheureux, avec la forniere de desfus le monde, mais les Caldéens les distinguoient avec soin: Le monde empyrée n'elt lelon eux different de l'étherien, qu'en et que se dernier est bien moins pur & bien moins subtil que le précedent. Pour les mondes sublunaires , Psellus affure que les Caldéens leur donnoient quelquefois un com, que les Grecs ont traduit par celui de Hades, ou d'enfer.

On a die que les Caldéens reconnoissoient dunt sortes de Démons, les uns bons, les autres mauvais. a Hostane Mage Persan appelle les premiers les Ministres de les Mossagers

& Arnob, Life

& Historique de l'Année 1687. 17 Messagers de Dieu, qui demeurent en sa

préfince. Mais les seconds sont, selon lui, des Démons terrestres, qui errest incessamment dans le monde sublunaire, & qui sont ennemis du genre humain. Ils appelloient leur Chef [ND17] Ariman-qui signisse ennemi des bommes, car [ND] qui signisse proprement un vase, peut signisses un homme

métaphoriquement,

Il y en a de six sortes. 2. Ceux qu'on appelle ignées habitent la hauteregion de l'air, au dessus de laquelle ils ne peuvent s'élever, en étant chassez par les Intelligences qui habitent autour de la Lune. 2. Ceux qui sont dans l'air inserieur dans lequel nous vivons & qu'on appelle aëriens. 3. Les tetrestres. 4. Ceux de la mer, & qui demeurent dans l'éau. 5. Les soûterrains. 6. Ceux qui suient la lumière, & quine se rendent que très-ratement visibles.

Quoi qu'ils soient rous ennemis de Dieu & des Hommes, les uns sont plus méchans que les autres. Les trois dernieres especes particulierement sont trés-pernicieuses, & ne trompent pas seulement les hommes par des fantômes, & par des illusions, mais s'attachent encore immédiatement à eux. Ceux de l'eau causent des n'aufrages: ceux qui sont sous terre, & qui fuient la lumiere entrent souvent dans le corps des hommes & causent des Epileses & des Phrénesies: les terrestres & les acriens précipitent les hommesen des passions illégitimes & les trompens

trompent par adresse.

Ilsagissent, dir Psellus, en ébransant notre imagination, & nous entretiennent sans
voix & sans bruit. Ceux qui nous parlent
de loin doivent hausser la voix pour émouvoir nos oreilles, ceux qui sont proches de
nous peuvent se faire entendre en parlant
tout bas, & ceux qui peuvent entrer dans
nôtre cerveau se peuvent faire entendre sans
aucun bruit, en traçant de certains objets
sur nôtre imagination, sans ébranser nos
oreilles. C'est ainsi que les ames séparées
des corps mortels s'entretiennent sans voix
& sans paroles.

Ils font de leurs corps tout ce qu'il leux plait, & lui font prendre la figure qu'ils veu-lent. Quelques uns entrent dans les bêtes, non qu'ils les haïssent, mais parce que la chaleur naturelle des animaux les réjouït, aussi bien que l'humidité qu'ils y trouvent, parce qu'ils habitent ordinairement en des lieux froids & secs. Les soûterrains sont parler ceux qu'ils obsedent, & se servent de leur bouche, pour prononcer leurs prétendus Oracles. Ceux qui su'ent le jour rendent leurs patients sourds & muëts, & les sont souvent tomber dans des pamoisons.

Tous n'ont pas la même étendue de puissance, mais elle diminue, à peu près selon les degrez que l'on a marquez, les Démons qui fuïent la lumiere en aiant le moins de tous. Ils se transsoiment d'autant plus diversement qu'ils ont plus de pouvoir, &

#### & Historique de l'Année 1687. 19

l'on croit que c'est de quelques unes de ces transformations qu'est venu ce que les Grecs disoient de Protée, des Nereides, des Naiades, & des autres Nymphes. Les Caldéens croioient que les Démons soussirent lors qu'on blesseleurs corps, quoi que la blessure se guerisse sur le champ, car leurs corps est comme l'eau, dont les parties se-

parées se rejoignent en un moment.

On peut voir par ce détail de la Theologie Caldéenne , que leurs pensées touchant les bons & les mauvais Anges,n'étoient pas fort éloignées de celles des Hebreux. A l'égard des bons par exemple, ces derniers en faisoient aussi divers ordres, témoin les Anges, les Archanges, les Thrones, les Dominations, les Principantez & les Pouvoirs, dont il est parlé dans le Nouveau Testament. Les Hebreux donnoient, comme les Caldéens, des Roiaumes & de certaines étenduës de terre à gouverner aux Anges, ainsi qu'il paroit par Daniel. Ils plaçoient comme eux les Démons malfaisans dans l'air, d'où vient qu'ils sont nommez les puissances de l'air . les Princes de ce monde, c'est à dire du monde sublunaire, les Princes des ténobres, c'est à dire de cette étenduë ténebreuse que nous habitons. Les Hebreux mettent encore le sejour ordinaire de la Divinité au dessus des étoilles fixes, & représentent Dieu habitant dans une lumiere inaccesible , & environné de Ministres, qu'ils appellent, comme les Caldéens des Anges

Anges de lumiere. Ils reconnoissent trois cieux, ou trois mondes, comme les Caldéens divisent l'Univers en terrestre, étherien & empyrée. Pour les mauvais Anges, on sait que les Juiss en reconnoissent divers ordres, & qu'ils leur attribuoient autrefois la cause de plusieurs maladies extraordinaires, ce qui paroît par le grand nombre de Démoniaques, dont il est parlé dans les Evangiles, où l'on peut aush remarquer diverses autres choses touchant les Démons, qui ne s'accordent pas mal avec la doctrine des Caldéens. Aussi quelques Savans ont conjecturé que les Juis avoient emprunté d'eux ces connoissances & quelques autres semblables, dans la Gaptivité de Babylone. Tout ce qu'on peut objecter contre cette conjecture, c'eft qu'il pourroit le faire que les Oracles Caldéens, dont on a parlé fussent supposez par des Juis, ou par des cent iuppoiez par des Juis, ou par des Chrétiens, & que les explications de Plathon & de Pfellos ne fusient pas fideles, ce que l'on pourroit opposer particulièrement à l'autorité de ce dernier, parce qu'il dit avoir appris d'un Caldéen converti ce qu'il nous a donné de la Théologie Caldéenne. Mais pour les Oracles, on rapportera dans la suite les raisons que l'Auteur a de croite qu'ils ne sont pas supposez; & pour le fond de la Doctrine on pourroit prouver assert de la Doctrine on rourse't prouver assez ailement que des Philosophes Grecs, qui avoient voiagé dans l'Orient, en avoient ap-porté une toute semblable de Caldée. C'est

ce qu'on pourroit montrer fans peine, à l'é-

gard de Pythagore & de Platon.

III. Pour revenir à nôtre Auteur, wil donne ensuite un Abregé de l'Astronomie & de la Phylique des Caldéens. Comme le ciel en ce païs-là est rarement troublé par les brouillards, & par les nuages, les Savans s'y appliquoient à l'Astrenomie, qu'ils prétendoient avoir inventée. Mais si ce que dit Diodore de Sicile b est vrai,il n'y étoient pas si habiles que le furent les Grecs, après en avoir appris les psincipes d'eux. C'est que les Caldéens donnoient de fort mauvaises raisons des Eclipses de Soleil, & n'osoient pas les prédire, ni les réduire à de certains periodes. Pour l'Aftrologie, ou l' Apotelesmatique, c'est à dire, l'art de prédire, où il étoit plus ailé d'imposer aux credules, ils s'en attribuoient uniquement la connoissance, & se ventoient de lire l'avenir dans les Etoiles.

M. Stanley donne ici un abregé de leut doctrine tiré de c Diodore de Sicile & de Sextus Empiricus. d Ils croioient qu'il y a une grande Sympachis entre les étoiles, & ce qui est sur la terre, de sorte que les corps terrestres dépendent du cours & de la vertu des célestes. Ils joignoient ensemble les Planetes, les Etoiles fixes, & les Signes du Zodiaque, & soûtenoient que toute nôtre vie y étoit comme attachée, & qu'il ne nous

AP. XY. Sell. 2 p. 1044. b Lib. L. E Ibid. d Lib. 7 ad V. Mathems

arrivoit rien, dont ils ne fussent cause. Ils plaçoient dans le Zodiaque douze Dieux, à chacun desquels ils soumettoient un mois & un Signe du Zodiaque. Après cela ils disoient qu'il y avoit vint-quatre Constellations, dont la moitié étoit dans l'Hémisphere Septentrional, & l'autre dans le Meridional. Les douze qui paroissent sur norre Hemisphere présidoient sur les vivans, & les douze que nous ne voions pas, sur les morts. Ils appelloient ces dernieres les Inges de teutes choses. Mais ils avoient principalement égardaux Planetes, dont le cours inégal causoit, selon eux, les inégalitez de la vie. Ils prenoient garde à leur lever, à leur coucher, à leur couleur, &c. & préten. doient tout prédire par là. Au dessous des Planetes, ils disoient qu'il y avoit trente étoiles, qu'ils nommoient les Dieux Confeillers, dont la moitié qui étoit au dessous de la terre, présidoit sur ce qui s'y passoit; & l'autre moitié, qui étoit au dessus, remarquoit ce qui se faisoit au ciel & sur la terre. Tous les dix jours l'un des Dieux superieurs, alloit rapporter à ceux d'embas, ce qui s'étoit fait en haut . & l'on en usoit de même de l'autre côté. Ces Etoiles avoient ces mouvemens reglez, selon des Révolutions éternelles.

On pourra voir dans l'Auteur le dérail de leur doctrine touchant les divisions du Zodiaque, du rapport qu'il avoit, selon eux, avec les Planetes, de leurs aspects, & de la maniere

maniere de titer les Hotoscopes.

Outre l'art de prédire par les Etoiles, les Caldéens avoient encore l'art de deviner par le vol & le chant des Oiseaux, par les Songes, les Prodiges, & les entrailles des Victimes, selon le rapport de Diodore. R. Moise fils de Maimon assure la même chose dans son More Nebochim, & leur attribuë encore quelques autres manieres de deviner, dont on trouve les noms Deut. XVIII. 10.11.

La Physique & des Caldéens étoit nommée Magie, & il y en avoit de deux sortes, l'une Naturelle, & l'autre Théürgique. La premiere n'étoit autre chose que la connoissance de la vertu des simples, de la disposition des animaux, & de la puissance des mineraux. Mais cette connoissance étoit mêlée de beaucoup d'opinions superstitieuses, sil'on en croit Maimonides, qui en 2 décrit les operations au long, & dont l'on trouvera les paroles dans nôtre Auteur. Telle étoit l'opinion qu'ils avoient touchant les Talismans, qui sont de certaines figures, ou de certaines lettres gravées.en certains temps, qu'ils croioient servit à garantir de divers maux. On les nomme en Persan Tsilmenaja, & en Arabe Tsalimam, mots qui viennent de la même Racine que l'Hebreu Tfelem, qui fignific une image. On peut voir là dessus le livre de Gaffarel intitulé: Curiofitez inouiës.

On appelloit aufli Tfilmenaja, ce que

les Hebreux appelloient Theraphim , qui éroient de petites statues, qui répondoient à ce que l'on dit, lors qu'on les consultoit touchant l'avenir. Onkelos Paraphraste Caldéen traduit toûjours le mot de Theraphins par celui de Tsilmenaja, & les Septante le traduisent par les mots de peryoneres parlans , Salai, évidents , ou signifians Qune poi illuminations. On peut consulter la dessus Spencer , de Urin & Thummim. La Magie Théurgique des Caldéens consistoit uniquement dans la connoillance des cérémonies qu'il falloit observer, dans le culte des Dieux, pour leur être agreable & pour en obtenir ce que l'on souhaitoit. Iulien le Pere . & Iulien le Fils Philosophes Caldéens, qui vivoient sous M. Antonin, avoient expliqué cette science, dans plusieurs livres Grecs, envers & en prose, se-lon le rapport de Suidas. Ils croioient, par le moien de ces cérémonies, pouvoir s'entretenir avec les Intelligences Célestes, & guerir même les maladies du corps & de l'esprit. On marque quelques unes de ces cérémonies, dont le sacrifice est la plus considerablc.

Il y avoit de deux sortes d'apparitions, dont l'une est nommée inonten vue superficielle, par les interpretes Grecs de cette Philosophie. C'éroit lors que les Dieux paroissent sous quelque figure. Alors il n'y falloit avoir aucun égatd, & ne recevoit aucun avertissement à eux, comme veritable. Les mêmes Auteurs appellent la seconde aur via vuë de la chose même. Alors on voioit une lumiere pure, sans aucune forme. & la réponse que l'on en recevoir étoit vraie: c'est ce que les Oracles disens en ces rermes.

Η γικα δλεψείας † μορφίς άπες ευθεςον πυς Δαμπόμενου σπυςτηδοι, όλα α διοθεα κόσμο

KAUBI AUGOS PAYAY.

Quand vous aurez vu le sacré seu sans forme, brillant de lieu en lieu par toute la prosendeur du ciel, écoutez la voix du seus

Comme la Théürgie faisoit avoit des apparitions des bons Démons, elle servoit aussi à chasser les Materiels, & à empêches

qu'ils ne pussent nuire.

IV. On peut réduire la Religion des Caldéens à trois especes. La premiere est un culte du vrai Dieu, mais à la maniere des Idolatres. La seconde est le custe des Démons & des Esprits. La troisséme est celus des Corps Célestes, & des Elemens.

Les Caldéens reconnoissant, comme on l'a dit, un seul Principe de toutes choses tout puissant & tout bon, il s'ensuit qu'ils reconnoissoient le vrai Dieu; & c'est pour cette raison qu'un Oracle que Porphyre cite, les joint aux Juiss, & dit qu'il n'y a que les Caldéens & les Luiss qui advent le Dieu. Ele Roi qui subsisse par lui-même. Mais lea, Caldéens l'adoroient sous le nom d'une, idole, qu'ils appelloient Bel, qui est la Tome VII.

j C'est ainsi qu'il fant lire & non Exique

même chose que le Baal des Phéniciens. Les Juifs l'adorerent aussi sous le même nom, du temps des Rois, & en furent repris par le Prophete Holee, qui leur die au nom du Dieu d'Ifraël : vous ne m'appellerez plus, mon Baal, Ch. LI. 16. Ceux qui instruissent les Grecs des opinions & des costrumes des Caldéens, sachans qu'ils ap-pelloient la Divinité supréme Bel, lui donacrent le nom de Zios, qui étoit le nom que les Grecs donnoient au plus grand de leurs Dieux. Quoique Bel, ou Belus, pût avoir été un ancien Roi, de même que Zevs ; il étoit arrivé par la suite du temps, que l'on avoit attaché ces noms à l'idée du premier Principe de toutes choses, c'est à dire à l'idée du vrai Dieu. C'est ce qui sait qu' Aratus parlant de Iupiter & aiant dit se yae a you sous jommes de sa race, S. Paul n'a pas fait difficulté d'appliquer ces mots au vrai Dieu , au xv11. des Actes. Ainsi a Clement Alexandrin remarque sur ces paroles de S. Pierre : fervez Dien , mais non comme les Grecs; ,, que cet Apôtre ne , ditpas, ne servez pas le Dieu que les "Grecs adorent, mais, ne le fervez pas se comme les Grecs. Il vouloit qu'on chau-", geât la maniere de le servir, mais il n'a-"nonçoit pas un autre Dieu. On peut voir dans le premier Livre d'Herodote, qui avoit été à Babylone, la description du Temple de Ispiter Belus. Il donne le nom de Caldéens

& Historique de l'Année 1687. 27 déens aux Prêtres qui en avoient l'inspection, & Maimonidés assure que les Idolatres de Caldée étoient les mêmes que les Prophetes de Baal, dans la Palestine.

Les Caldéens adoroient en second lieu les Démons & les Esprits, & c'est à ces Divinitez subalternes, ausquelles ils s'addrefsoient, par le moien de la Théirgie, dont

on a parlé.

Ils eroioient en troisséme lieu, à ce qu'on dit, que les sept Planetes étoient animées par des Divinitez, à qui elles servoient comme de corps. Les plus grandes étoient celles qui habitoient dans le Soleil & dans la Lune. Ils avoient les mêmes pensées à l'égard des étoiles sires, mais il faut avouer qu'on ne prouve pas ce culte des étoiles si distinctement que le reste, comme les Lecteurs poutront le remarquer, en lisant ce

qu'en dit M. Stanley.

Quelques Anciens disens qu'ils adoroient l'air & la terre, comme Iulius Firmicus & Macrobe, mais ces Auteurs, & particulierement le dernier, confondent trés-souvent la Theologie de routes les Nations, sans raison & sans necessité, & peuvent avoir attribué aux Caldéens un sentiment des Grecs & des Romains. Quelques uns mêmes pour soûtenir le Paganisme, ont travaillé à faire voir que rous les Adorateurs de plusieurs Dieux s'accordoient; & ils esperoient de repondre ainsi à l'objection des Chrétiens, qui semoquoient de la diversité.

versité de leurs sentimens. Mais on ne peut pas douter que les Caldéens n'adoratient le fen , ou au moins la Divinité suprême, sous l'embleme du feu. a Ruffin & b Suidat nous racontent là dessus une Histoire qui mérite d'être rapportéeici. C'est que du temps de Constantin, certains Prêtres Caldéens coururent tout l'Empire, pour faire voir aux sutres Paiens que le Dieu de Caldée étoit le plus puissant de tous les Dieux, parce que le feu qu'ils adoroient consumoit toutes les statues des autres Divinitez. Enfin étant venus en Egypte & aiant défié les Prêtres Egyptiens d'exposer au seu les staeues de leurs Dieux , un de ces Prêtres triompha de leur vanité, par cet attifice. Il prit une statuë du Nil creuse en dedans, & percée en divers endroits. Il boucha ces trous avec de la cire, f adroitement qu'on ne pouvoit s'en appercevoir , & remplit cette ftatuë d'eau. Ensuite il prit au mot les Caldeens, & l'on n'eut pas plutôt environné de feu cette statue, que la cire se fondant laifia le paffage libreà l'eau, qui en s'écou-Lant éteignit le fen.

M. STANLEY emploie la 2VI. & la 2VII Pattie de son Ouvrage à faire l'Histoire de la Philosophie, des Persans, dont on sere

aussi un Abregé en peu de mots.

e I. En parlant de l'Origine de la Philo-Cophie des Caldéens, on a remarqué qu'il y a

<sup>#</sup> Hift. Beel. Lib.2. & In voce Kanum ... € F. RVI. S. 1: p. 1057.

eu plusients Zoronftres : & c'est ainli que le nommeit le plus ancien sage des Persans, aqui institua l'Ordre des Mages. Dion Chrysfostome dans la Harangue Beryfthenique, dit ,, que les Persans affuroient que touché de "l'amour de la fagesse & de la justice, il ,, avoit quitté le commerce des hommes, » & s'étoit retiré dans une montagne, où il ,, demeura seul pendant longtemps: Qu'en-,, suite lors qu'il l'avoit quittée, un grand ,, seu étoit descendu du ciel, qui l'avoit en-» vironné de toutes parts : Que le Roi & la " Noblesse des Persans, étant venus là, pour "invoquer la Divinité , Zoroaftre étoit , forti de ce feu, sans en être endommagé. ,, & avoit offert un factifice, comme fi Dien ,, étoit venu jusques-là avec lui : Que des , lors , il ne conversoit plus avec toute forte and hommes, mais sculement avec ocuz qui " étoient naturellement plus appliquez à ,, rocherches la verité, & capables de com-, noître les Dieux, & ce font ceux que les "Perfans appelloient Mages.

On ne sait point quand ce Zoroastie avécu. Un autre Sage nommé Byfasso, qui vivoit du temps de Cyrus, augmenta beaucoup les lumières des Mages de Perse, par les sciences qu'il apprit des Brachmanes, qu'il alla chercher dans les Indes. Celui qui sit connoître ces sciences aux Grecs sût un nommé Ofhane, qui accompagna Xerxés dans l'entreprise qu'il sit sur la Grece. Les Philosophes Grecs qui avoient fréquenté

les Perses avant ce temps-là, ou avoient caché ce qu'ils en avoient appris, en n'a-

voient pas pénétré leurs Mysteres.

Les Mages sétoient tous appliquez au Arvice des Dieux, & leur nom, selon quelques Anciens, signisse la même chose que celui de Prêtre. Ils ne se méloient point avec les autres Persans, ne s'allians jamais qu'à des personnes de leur Secte, & demeurans dans des villes séparées. Ils étoient les Rois avant qu'ils pussent prendre le Gouvernement en main, & ils étoient appellez à leurs Conseils. Leur vie, quant au seste, étoit fort simple. Ils ne vivoient que de lait, de fromage, de fruits & de pain.

II. b Pour ce qui regarde la suprême Divinité, ils semblent avoir eu les mêmes pensées que les Caldéens, car Zoronstre, dans les Reenenils Sacrez, assuroit, selon le sapport d'Ensée, que Dieu est incorruptible, éternel, indivisible, tres-bon, tres-sage, pere de l'équiré & de la justice; &c. Il division toutes choses en trois ordres: les unes éternelles, c'est à dire sans commencement, comme sans sin : les autres qui ont point de son : les dernieres qui sont corruptibles. Oromacas, étoit le chef des premières : Mistora, ou le Soleil, présidoit sur les secondes, & Arimanes sur les troissémes.

C'est Plutarque qui nous apprend cela da Zoroastre.

#P.zvi,\$2. 6 P.zviii.p.1059,

Zoroastre, mais il est dangereux de s'en sier tout à sait aux Grees, en ces sortes de choses, qu'ils n'entendoient qu'à demi, & oùt ils pouvoient aisément consondre la doctrine d'un peuple avec celle de ses voisins.

Quoi qu'il en soit, le même Auteur mapporte que les Sages de Perse établissoient deux Principes opposez l'un à l'autre, dont l'un faisoit le bien & l'autre le mal. Il nomme le premier Oromazes & le second Arimanes, & dit qu'entre les choses sensibles il n'y a rien qui ressemble tant à Oromazes que la connoissance & la lumière, & rien qui représente mieux Arimanes que les zénebres & l'ignorance. Il faut faire de certains sacrisses à ce dernier, asin qu'il ne fasse pas de mal, & au premier, pout en obtenir du bien.

Les Persans disoient auss qu'Oromazes étois sils du jour, & Arimanes ensant de la auit, & qu'ils avoient une guerre perpequelle: qu'Oromazes avoit fait su Dieux, le z: le Dieu de la Bien-vueillance, le 2. de la Verité, le 3. de l'Equité, le 4. de là Sagesse, le 5. des la Richesses, le 6. du Plaisses Divinitez qui sont toutes soumises à celle qui leur a donné l'être: qu'après cela Oromazes devint trois sois plus grand, & qu'il s'éloigna aurant du Soleil, que le Soleil l'est de la terrerqu'il produisit le ciel & les étoiles, & qu'il établit la Canicule pour gardet les autres : qu'il sit 24. Dieux qu'il mit

dans un Oeuf, mais qu'Arimanes en ainne fait autant, ils rompirent l'Oeuf, & que de la il est arrivé que le mal s'est mêlé parmi le bien: que le temps approche auquel les Etres mal faisans, & Arimanes lui. même, seront entierement détruits, par la peste & par la famine, & que la Terre sera toute unie: qu'alors il n'y aura plus qu'une seule maniere de vivre, & une seule societé de tout le genré humain, où l'on ne parlera.

qu'une seule Langue.

Les Mages prétendoient savoir l'art de deviner, aussi bien que les Caldéens, Herodote assure qu'ils n'avoient ni Temples, ni Autels, ni Images, & qu'ils traitoient de fous ceux qui en avoient. Strabon dit la même chofe. Herodote croit qu'ils en ufoient ainli, parce qu'ils ne croioient pas, comme les Grecs , que les Dieux eussent une figure humaine ; & Ciceren , parce qu'ils concen'est qu'un Temple & une Maison, ne pou-voient être rensermez dans des murailles, Cependant Sorabon parle souvent de leurs. Temples , de leurs Aurels & de leur flatues, ce qui regarde peut-être les temps. prirent une partie de leurs coûtumes, aulieuqu'au commencement ils n'avoient rien de semblable, comme il paroit par l'action de Xerxés qui brula tous les temples de la Grece, pour les raisons que l'on vient de Apporter. Majis

a Magie Auctoribus, Xernes inflammaffe Templa Gracia dicitar, quod parietibus includereus Dees, quibus omnia deberens esfe patentia, ac libera, quorúmque hic Mundus omnis Templum esfet & Domus.

Quand ils facrificient b ils n'érigeoient: sucun autel, ils n'allumoient aucun fen, ils. n'avoiencui libations, ni flutes, ni couronnes, ni farine; mais celui qui vouloit facrifier alfoit dans un lieu net , où il menoit la victime. L'il invoquoit la Divinité, aiant une branche de mitre fur la tiare. Il tre demandoit pas la favor du ciel pour lui seul, mais pour tous les Persans, dans le nombre desquels il se comprenoit, & pour le Roi en particulier. Aprés avoir démembré la victime, il faisoit bouillis sa chair, qu'il étendoit casuite sur de l'herbe tendre, & particulierement sur du triolet. Alors le Mage qui étoit présent, ear sans Mage il n'éroit pas permis de sacrifier , le Mage, dis-je, chantoit une \* Theogonie , par le moien de laquelle ils croioient fléchir les Dieux. Enfin celui qui avoit sacrific empotroit la chair de la victime, & en faifoit ce qu'il·lui plaisoit. Serabon dit e que le Mage qui officioit, aiant mis en pieces la victime, chacun des affistans en prenoit sa part &c. s'en alloit, sans en rien laisser aux Dieux,

a Cicero de Leg. Lib. 2. p. 1197. Ed. Elzevir. b Herod. Lib. 1. c. 131. Hymne qui consenois la genealogie des Dienne.

Glib.xx.p.503 Ed.Gen

car ils discient que Dieu ne veut que l'ame de la Victime. Quelques autres laissoient sur le seu une partie de l'Omentum. On peut voir dans le même Livre de Strabon, diverses de leurs cérémonies religieuses.

Les mêmes Auteurs nous apprennent que les Mages adoroient Jupiter, le Soleil, la Lune, Venus, le Feu, la Terre, les Vents & l'Eau. Mais ce qu'il y a de fâcheux dans leurs Rélations, c'est qu'ils donnent les noms des Dieux de la Grece à ceux des Orientaux, parce qu'ils conjecturoient que ce devoient être les mêmes Dieux que les leurs. C'est pourquoi on ne s'arrêtera pas a à ce qu'en rapporte nôtre Auteur, que les surieux pourront consulter s'ils le trouvent à propos.

LA MVIII. & LA XIX. Pattie de cet Ouvrage contiennent en Abregé l'histoire de

la Philosophie des Sabéens.

1. Les b Sabéens étoient des peuples de l'Arabie, qui ont eu, si l'on en croit quelques Auteurs Arabes & Juis, de grans Philosophes parmi eux. Mais ces Auteurs ne sont pas Anciens, & ont véeu même dans un temps que cette Rhilosophie étoit éteinte, & il n'est pas aisé de savoir s'ils disent vrai, ou non. Les uns disent que le chef de la Secte des Sabéens se nommoit Zaradas, et qui semble être le même nom que Zoroastre; d'autres disent que ce su Tachmuras Roi de Perse, qui en stit le sondateur; & il y a encore

# Ch. 17. P. XYIII. p. 1062.

encore plusieurs autres opinions là dessus. Les Rabbins prétendent qu'elle étoit sorissante dans la Caldée du temps d'Abraham, & ne manquent point, de nous raconter des histoires de ce temps-là, d'un ton aussi ferme que s'ils en avoient été témoins, ou que s'ils les avoient tirées d'auteurs

contemporains. On en pourra voir quel-

ques unes dans le Chap. II. de la xviii. P. de nôtre Auteur.

Maimonidés dit avoit vû divers de leurs livres, dont nôtre Auteur donne la lifte, qui étoient pleins de superstitions, de conjurations des Démons, de secrets pour les Talismans, & d'autres extravagances de cette nature. Hottinger dans son Histoires Orientale, Liv. 1. c.8. assure d'en avoir es un en sa possession, compose par Abutjark sils d'Abi Jakub, & il auroit été à souhai-

ter qu'il l'eût publié.

Il. « Les Sabéens, selon le rapport de Maimonidés, croioient que les Etoiles sont des Divinitez, & que le Soleil est la plus grande de toutes, qu'il gouverne les deux Mondes, le superieur, & l'inferieur. Ils attribuoient leurs opinions à Adam & aux premiers Patriarches, & ils en racontoient des Histoires semblables à celles que l'on en trouve dans l'Alcoran & dans divers Auteurs Mahometans; ce qui pourroit saire soupçonner que ces livres ont été supposez, en partie par des Mahometans superstitieux,

& en partie par des fourbes, qui y mettoient-Souvent les noms des premiers Patriarches, pour les vendre mieux aux credules.

Ils donnoient aux jours de la semaine les. noms des sept Planetes; à qui ils rendoient des certains cultes, tous les jours & tons les, mois. Leurs dévotions de chaque mois sont décrites au long dans le Manuscrit Hottinger, & notre Auteur en fait ici un extrait fort circonstancié. Ce ne sont que. feunes, facrifices, & folemaitez anniver-Bires , en l'honneur des Planetes , & particulierement en l'honneur de Belta à qui le fixiémejour de la semaine étoit consacré, de sorte que ce nom marque la Planete de Venus; & de Sammaël, nom que les Juifs donnent au jourdhui à un mauvais Ange, au'ils appellent l'Ange de la mort. Ils nommoient leurs mois des mêmes noms, dont le Servoient les Caldéens , dont ils devoient parler la Langue, ou au moins une Langue approchante de la leus, à cause du voissa. ge. Et c'estauffi ce qui a fait que les Auciens ont donné le nom d'Arabie à une par-Lie de la Mesoporamie, & que les Orien. Raux comprennent les Nabathéens & les. Sabiens, sous le nom géneral de Caldéens, comme le remarque notre Auteur, dans le Préambule de la xvIII. Partie.

Dans le dernier Chapitre, il raporte diverses contrames des Sabéens, contraires à Plusieurs Ordonnances de la Loi de Moise, The Maimenides a remarquées. Mais ceux

& Historique de l'Annie 1687. 37 qui voudront s'instruire à fonds de l'Ori-gine & des sentimens des Sabéens, n'ontqu'à lire le 2. Livre de l'Ouvrage du savant, Spencere, intitulé de Legibus Hebraerum: Ritualiben.

COMME a ce qu'on a dit de la Théologie des Caldéens est presque entierement fondé sur les Oracles qui nous restent, il faut necessairement raporter ici les raisons qui ont persuadé M. Stanley qu'ils ne font point supposez 1. Ces fragmens ne font pastirez d'un seul livre, qui pourroit avoir été composé par quelque ancien Hérétique, mais de divers Auteurs-Platoniciens, qui les ont eux en une grande vénération ; au lieu. qu'ils ont fait voir la fausseté de quelques hivres supposez par les Gnostiques, sous le nom de Zorosfire. C'est ce qu'a reconnu-Porphyre dans la vie de Plotin,, où il met une grande difference entre ces Oracles &c. cenx qui avoient été suppolez.

2. Ils sont tous pleins d'expressions dures & orientales, quoi qu'il soit vertrable. qu'il y en air plusieurs qui sont purement Greques, que l'on doit attribuer à ceux que les ont traduits du Galdéen.

2. Pic de la Mirandole dans une Lettre à Marcile Ficin affure qu'il avoit ces Oracles en Caldéen plus complets, & plus étendus. que l'on ne les a en Grec , avec quelques explications de la Doctrine des Caldéens,: ca la même Langue. On mouva ce MS.

dans son sabiner après sa mort, mais si gasé & si difficile à lire, qu'on n'y put rien déchiffrer.

4. On peut croire que ces oracles ont été extraits des livres de Berofe, qui apporta dans la Grece la Philosophie & l'Astronomie Caldéenne, ou au moins de Julien le fils qui avoit publié en vers des Oracles & des secrets de Théirgie, car Proclus

en cite quelques uns sous son nom.

5. Peut-être que le nom d'Oracles n'a pas été donné à ces vers, seulement pour marquer leur excellence, mais qu'on a cru que c'étoient les propres termes d'un Oracle. Stephanus témoigne que les Caldéens en avoient un, pour lequel ils n'avoient pas moins de vénération que les Grees pour l'Oracle de Delphes. Cette pensée peut être confirmée par l'ostime, avec laquelle quelques Platoniciens parlent de ces vers, comme Proclus, qui les nomme dans son Commentaire sur le Timée: la Theologie. Assirienne révélée de Dieu, une Theologie reque de Dieu. Ailleurs il les attribue aussi directement à la Divinité.

Quelques uns de ces Oraeles, qui avoient échappe à la batharie des siecles passez, furent publiez par Louis du Tillet à Paris en 1563, sous le titre d'Oracles des Mages dessendus de Zoroastre, avec le Commentaire de Gemisthus Pletho. Ils furent traduits en suite par Jaques Marthamus, & ensin publiez par Opsopans à Paris en 1607.

avecle Commentaire de Pfellet. François Patricius les avoit auffi publiez, avec plusieurs additions tirées de Proclas , d'Hermiae, de Simpliciue, de Synesiue, d'Olympiodore , de Nicephore & d' Arnobe , de soite qu'il les augmenta jusqu'au nombre de 324. Il les avoit reduit aussi sous certains Chefs, & mis en Latin en 1593. Otton Hourniss les traduisit encore en 1619. & les publia dans son livre intitulé Philosophia Barbarica, mais sous prétexte de les mettre ca meilleur Latin & d'en faire un discours suivi, il en corrompit le sens. Il étoit ridicule de vouloir joindre des fragmens tirez de differens Auteum, & qui n'avoient aucun rapport les uns avec les autres. Ainsi Heurnius gâta ce que Parricim avoit fait de bon, quoi que ce dernier n'eur pas pris affez do soin de les publien correctement, & eut tout à fait negligé la mesure des vers; sans marquer même, si ce n'est au commencement, les Auteurs de qui il les avoit tirez, de sorte qu'il ne seroit pas aisé de les rétablir. Cependant l'Aurour y en a ajoûté quelques uns, les a traduis en Anglois, & y a joint ses conjectures sur quelques endroits corrompus.

Quelques uns de ces Oracles paroissent d'abord si obscurs & si embrouillez, qu'ilssemblent absurdes : mais on doit consideren que Pfellus & Plethen en ont expliqué pluseurs, qui sans cela n'auroient pas paru plus raisonnables; & ceux que l'on trouve bons.

PCHYCLE

peuvent faire présumer raisonnablement que ceux que l'on n'entend pas ne sont pas moindres. C'est la même raison qui a fair qu'on a cru les pouvoir publier parmi les autres, sans faire aucun tort à la haute estime où a été autrefois la sagesse des Caldéens: & c'est encore ce qui a engagé! Auteur à traduire en Anglois les Gommentaires de Psellant & de Plethon.

Ces Oracles sont rangez sous onze ritres, dont les cinq premiers regardent les Dieux fuprêmes & subalternes, & les autres le Monde, l'Homme, & les Sacrifices. Pout faire fentir au Lecteur le stile Oriental de ces fragmens, on en traduna ici quelques-uns en François, presque mot pour mot. Voici, par exemple, comme il est parlé de-l'Esprir (NOTE) c'est à dire du second E'tre: La lumiere est née du Pere. C'est elle fenle qui a tiré la fleur de l'esprit, en grande abondance, de la force Paternelle. L'Espris Paternel aiant conqu ses ouvrages, a semé on tous les liens d'un bruidt amour, afin que toutes thoses s'entraimans elles subsistaffent pendant une durée fans bornes. La suite des: pensées du Pere n'éclatic pas aux yeux de tous, afin que les Elemens du monde subsifent, étans conservez par l'amour. Il pent, en pensant, donnert intelligence de son Pere à tontes les Sources & à tous les Principes:It eft les limites de la profondeur de son Pere, É la Source des choses intellectuellés. Il n'est pas forti, mais il est demenré dans la profen-

deur:

& Historique de l'Année 1687. 43. deur Paternelle, & dans son Sanchaire, par

un silence tout divin, &c.

Il est entore parlé d'un autre E'tre en ces termes: sous les deux Esprits est la sourcevivissante des ames, & l'ouvrier qui a fait lui même le monde, qui est sorti le premier de l'Esprit, étant tout de seu, revêtu du seu, & retenant la sseur de son seu, pour

temperer les sources des liens.

On peut aisément voit par là, que le style de res Oracles ne ressemble point à celui des Poëtes Grecs, ni à celui des Oracles de Delphes. Il y a ici une espece d'enssure & une espece d'obscurité toute particuliere. Outre cela on ne voit ici proprement, ni le sentiment des Platoniciens, ni celui des Juiss, mais je ne sai quoi de tout singulier, qui a entierement l'air d'Original, & que son reconnoîtra encore plus facilement, su on lit les interpretations de Plathen & de Pfellus.

#### I:E.

PHILIPPP CYPRII, Magna Ecclefia.
Confiantinopolitana ante hos quadraginth annos Protonotarii. Chionicon Ecclefix Grzen, quod primus MS. Byzantino edidit, Latinéque vertis Nicolaus
Blancardus, Juris ac Hift Francheranus
Professor: Henricus Hillarius Restor
Schola Cellerfeldonsis reconsuit; lapsus
aliquot.

aliquot Philippi emendavit, Commentaria & notas, Nomenclaturas Patriarcharum add dit, historiam que Patriarchicam à capta ab Insidelibus urbe, Ciusii plerumque vestigie insistent, pleniorem exhibuit: accessit appendix rerum
historia atriarchica inservientium; &
Notitia Epis opatuum per Orientem, aurhore Imp. Andronico Palvologo seniose: Lipsiva & Francosutti 1687. in 8. p.
620. & se trouve à Amsterdam Chez
Wassberge.

Auteur du Commentaire sur la Chronique de l'Eglise Greque, composée par
Philippa de Chypre Prosenoraire de l'Eglise
de St. Sophio, de Constantinople, se propose
de décrite principalement l'état de l'Eglise
Greque d'aujourdhui, depuis que l'Asse est
téduire sous la puissance du Turc. Cer ouvrage nous desabusera de plusieurs opinions populaires, qui se sont répandues par
le peu de connoissance que nous avions de
ce qui s'est passé parmi ces Patriarches,
dont les Actes ont été récueuillis avec
beaucoup plus de négligence, que l'Eglise
Romaine n'en a eu pour ses Papes.

On remarque sur la qualité de Protonosaire, de Philippe de Cypre, que ceux qui la portent ont la Charge d'écrire de la part du Patriarche aux autres Patriarches, aux Métropolitains, aux Archevêques, aux Evêques, & aux Eglises, les Ordres & les Let-

tres qui regardent le Patriarchate On trouve le nom de ce Protonotaire, dans les subscriptions de deux Synodes de l'an 1639 & 1642, contre Cyrille Lucar. Il y a apparence qu'il s'appelle Philippe de Cypre du nom de sa patrie plutor que de celui de sa famille. Quoi qu'il en soit, ce Protonotaire nous donne la suite des Patriarches de Conftantinople, depuis le temps des Apôtres jusqu'à l'an 1645. & M. Hillaire en donne la continuation jusqu'à l'an 1673. en zéformant de temps en temps la Chronique du Protonotaire. Il y ajoûte les Actes de la plupart de ces Patriarches, & s'attache particulierement à leur histoire, depuis que Constantinople est possedée par les Infideles.

Philippe de Cypre conte 21. Evêques de Byzance, qui étoit le premier nom de cette ville, nommée depuis Constantinople. Ces Evêques ne furent appellez Patriarches, que depuis que la Ville cut changé de nom, a l'on en croit le Protonotaire; mais notre # Commentateur remarque qu'il se trompe, & que cette qualité ne leur fut donnée que plus de cent cinquante ans aprés , dans le Concile de Chalcedoine, étant appellez auparavant Evêques & Archeveques.

Ce qui rend ce Siege confiderable, c'est qu'il a en des Evéques consacrez de la propre main de l'Apôtre S. André, qui après avoir prêché l'Evangile à Byzance, y éta44

blit Stachys, dont l'Apôtre parle aux Romains de qu'Onesime serviceur de Philemen, dont Sr. Paul écrivit à son Maître avec.

tant d'affection, succeda à Stachys.

Ce fut sous le XXIII. appellé Alexandre, que le Concile de Nicée, ou les dogmes d'Arrius furent condamnez, s'affembla.Il a été suivi de dix-sept autres Conciles Universels, si on en croit l'Eglise de Rome, &c de six seulement, si on s'en rapporte aus Grecs. Mais ce Concile n'empêcha pas que le xxiv. de ces Evêques appellé Paul les Confesser, ne fut dépose par les Ariens, qui mirent en sa place, par la faveur de l'Empereur Conftance, Ensebe de Nicomoile, & après sa mort Macedonius tous deux. Arriens; ce qui causa des séditions à Constantinople, les partisans de Paul le Consesseur, aiant tué Hermogene & sa compagnie de cent hommes, que Constance svoit envoiez d'Antioche pour appailer le tumulte ; qui ne se termina que par l'exilde Paul, & par la mort de plus de trois mille hommes, qui furent ou tuez par les Sol. dats, ou étoufez dans l'Eglife par la foule.

Macedonius ne fut pas seulement Arrien imais il combatit aussi la Divinité du . Biprit, & sur le Chef de ceux qui surent appellez Tneumatomaques. Il dévint odieux aux Arrieus même, dont il ne suivoit pas enticrement les sentimens, ce qui le sit déposer par les Aeaciens & par les Eudoxiens qui l'avoient établi. A l'égard du St. Esprit, il lui

contestoit.

contestoit les prérogatives du Pete & du Fils, en soutenant qu'il n'étoit que leur ministre, & un simple Ange. Il attita dans son parti Elenzine Evêque de Cyzique, & Eustache Evêque de Schakte, qui avoit accoûtumé de dire: Je ne saurou me réjoudre à appeller le S. Esprit Dieu, & je n'oseren l'appeller créature. Quoique Macedonius ne s'exprimât pas tout à fait comme les. Artiens, on lui attribué qu'il ne vouloit pas reconnoître que le Fils sut coeffentiel au Pere, ou du moins semblable en toutes chrises; c'est à dire, qu'il étoit Homoionsen, mais

non pas Homooulien.

Le xxvii. Evêque de Constantinople s'appelloit Eudoxe. Le Protonotaite l'appelle Evêque de la Germanique, mais Socrate dit qu'il étoit Evêque d'Ansioche. Cet Budoxe étoit Artien, & fut mis en la place de Macedonins par ceux de sa secte. Il avoit accoûtumé de dire que le Pere est sirosis, & le fils ivossis; ce qui scandalisa plusieurs personnes, parce que le mot airsis est equivoque & signific ou un impie. ou celui qui ne rend sa devotion à personne; mais s'étant expliqué & attaché a la dermiere de ces significations, il ferma la bouche au peuple. Nôtre Protonoraire ne lui fait occupet le siege que huit ans, mais Socrate lui en donne onxe.

Demophile Arrien succeda à Eudoxe: quoique les Homoousians eussent consacré Eusgress par le ministere d'Eustache, Eveque d'Antioche, ce qui excita de grands troubles, & obligea l'Empereur Valent d'envoyer des troupes à Constantinople, & de releguer Enstante & Evagrisse en des lieux différents. Cependant le Commentateur remarque que les Atriens, favorisez de l'Empereur, exercerent de grandes violen-

ces contre les Homoousiens.

Gregoire de Nazianze, succeda à Demephile par la faveur de Theodofe, qui étoit ennemi des Arriens, & qui voulut obliget Demophile à recevoir les définitions de Nicée, ce qu'aiant refusé, on ôta aux Arriens les Temples qu'ils possédoient depuis quarante ans, & on les força de faire leurs assemblées religieuses hors des portes de la Ville. Ce fût en ce temps, que l'on bâtit le fameux temple de Ste Anastaste, qui sut ainsi appellé parce que Gregoire avoit resuscité la foi de Nicée, qui avoit été com-me morte les années précedentes. Quoique cet Evêque cût étudié treize ans entiers l'E. criture, sans faire autre chose, il étoit si modeste qu'il n'osoit aprofondir les mysteres, & qu'il traitoit de a fous, ceux qui disputoient trop curieusement de la génera. tion du Fils & de la procession du St. Esprie. C'étoit aussi la methode de Cyrille d'Alerandrie, qui disoit qu'il falloit être Juif pour demander le Comment des mysteres & que ce COMMENT attiroit les derniers supblices.

Nôtre Protonotaire fait succedet Nessaire à Gregoire: dans son temps s'essembla le II. Concile Universel contre Macedonius, à Constantinople, qui n'avoit point alors d'Evêque; mais les Peres du Concile au nombre de 150. baptizerent Nessaire & le strent Evêque.

Jean Chrysostome succeda à Nectaire. Nôtre Commentateur fait un Catalogue de tous les Autheurs Ecclesiastiques qui ont parlé délui. Il sûr banni de Constantinople peu d'années aprés, & Arsace lui sut substitué & tint le siege pendant deux ans ; ce qui causa diverses seditions, & sobligea In-

nocent 1.à le déposer après sa mort.

Atticus Prêtre fut élu ensuite, & occupa le siege pendant 20 ans; cet Atticus avança fort la foy Orthodoxe, par ses liberalitez & par sa douceur envers les Héterodoxes, à qui il ne voulur pas permettre qu'on sit aucune violence, soulageant au contraire, leurs pauvres avec la même charité que les autres. S'étant apperçu que quelques-uns parloient mal des Novatiens, il les reprina par ce discours: Ne reconnoissez-vous pas combien ces hommes ont sous et auce nous, dans la persecution de Constance & de Valens, où ils ont ésé témoins de la veritable soy avec nous?

Sissinnius lui succeda, & à Sissinnius Manimien selon nôtre Protonotaire; mais le Commentateur met Nesterius après Sissinnius. Ce fut contre ce Nestorius, qui ne vouloit pas appeller Marie Mere de Dieu, & qui distinguoit deux personnes en Jesus-Christ, que le 111. Concile Universel s'assembla à Ephese.

L'Empereur Theodose le Jeune, pour arrêter les divisions qui arrivoient à l'occasion de la succession de ces Evêques, en assembla plusieurs à qui il ordonna de choisir & de consacrer Proclus, qui sur encore plus humain envers les Héterodoxes, que

ne l'avoit été Atticus.

Flavien succeda ensuite à Proclus. Ce sur sous son Episcopat qu'Eutyche s'éleva, qui pour s'éloignet du sentiment de Nestorius, consondit la nature divine avec l'humaine en Jesus. Christ: ce que Flavien sit condammer dans un Synode qu'il assembla. Mais Théodose en aiant convoqué un autre à Ephese, l'opinion d'Eutyche sur consismée, & Flavien & ceux de son opinion y surcur condamnez.

Mais Anatolius Prêtre & Apocrifiaire, d'Alexandrie, aiant succedé à Flavien, l'Empereur Martien sit assembler à Chalcedoine le 1v. Concile Universel, ou l'opinion d'Eutyche sur condamnée. Ce sur aussi dans ce Concile que l'inspection de toutes les Eglises sur donnée aux Evêques de Rome, d'Antioche, d'Alexandrie, de Constantinople & de Jerusalem; ce qui sit appeller l'Eglisqua corps à cinq têtes, quinivertex, au lieu que le Concile de Nicée n'en avoir consisé

consié le soin qu'aux Evêques de Rome, d'Alexandrie. & d'Antioche. Ce même Concile donna aux Evêques de Constantimople pour la premiere sois la qualité de Patriarches. qu'ils ont toujours portée depuis : c'est la remarque du a Commentateur, contre l'opinion du Protonotaire, qui la leur avoit donnée dés le commencement de l'internation aussi que le nom d'Apocrifiaire, qui est ici donnée à Anatolius, désigne proprement le Vicaire de l'Evêque, contre la pensée d'Allatius, qui semble rostraindre cet office & ce nom aux Legats des Papes.

Ainh celui qui porta le premier la qualité de pariarche de Constantinople : sur Gennadius. Il y en a qui attribuent à ce Gennade la Confession de soi ; qu'un autre Gennade composa au milieu du quatorziéme siecle ; & d'autres à Gennade de Mar-

feille.

Flaviens succeda à Gennade, & voulut avoir de l'approbation de l'Evêque de Rome, avant que de monter sus le siege, asia de passer pour Catholique, q oi qu'il fût-trés méchant homme.

Acacius succeda ensuite à Flavitas, qui n'ent pas tant de complaisance pour les Papes, défendant vigoureusement l'égalité que le Concile de Chalcedoine avoir établie entre les Patriarches; ce qui lui artira l'excommunication de Felix Pape, dans Tom. VII.

# 2. 52. b p. 54.

un Synode de Rome. Euphemius, lui succeda, dans le gouver-nement de l'Eglise, & dans les differens avec les Papes; ear il mourût aussi separé de la Communion Romaine, parce qu'il ne voulut pas faire effacet des Diptyches le nom & Acacius , quei qu'il fût reconnu Catholique pour la foy. Macedonius leur successeur demeura dans la même disgrace. Timothée succeda à Macedonius, & Jean de Cappadoce à Timothée. Ce Jean affembla un Synode à Constantinople, où l'on remit dans les Dipsyches, les noms d'Enpheme & de Macedonius, & le nom du Pape Leon. Mais Rome ne voulût jamais recevois à la Communion, ni Eupheme, ni Macedonius, quoique Catholiques pour la foi, & le Pape Hormida sit essacer de ses Diptyches les noms des Evêques de Con-stantinople, comme s'ils avoient été héretiques.

Epiphane succeda à Jean de Cappadoce, & aiant retardé à envoier sa Confession de foi à Homnisda, ce qui étoit arbitraire; ce Pape lui écrivit pour lui déclarer que les Patriarches de Constantinople étoient obligez d'écrire à Rome, pour demander la Communion du Siege Apostolique, &

Pour obtenir le titre de Catholiques.

Anthime de Trébisonde succeda à Epiphane; mais il fat deposé, parce qu'il ne vouloit pas consesser qu'il y eût deux natures en Jesus Christ. A Sleidan remarque

que l'Imperatrice Théodore trouvoir la condamnation, que les Papes avoient prononcée contre Anthime, injuste, & que deux

Papes furent déposez pour ce sujet.

Mennas surnommé Xenodoche succeda à Anthime. Ce sur sous lui que s'assembla le v. Concile universel contre Nestor, & contre quelques dogmes d'Origene sur la pré-existence & sur la transmigration des ames, sur l'éternicé de peines, sur les corps qui doivent resusciter, sur le retour des Démons en érat de gloire, &c. Mais cela n'empêcha pas qu'Entychime, qui succeda à Mennas ne defendit l'opinion d'Origene, touchant la nature des corps ressussites.

Jean appellé le Scholastique, succeda à Eurychius, qui avoit été deposé, mais Eu-

tychius fut ensuite rétabli.

Jean le Jeuneur qui vint ensuite, sût le premier qui prit la qualité de Patriarche Vniversel, dans un Synode de Constantinople, ce qui lui attita l'indignation du Pape Pelage 11. qui désendit à son Apocrisiaire, ou Legat, de communier avec lui à Constantinople; ce qui sut constituté par les Papes Gregoire Iean, & Adrien, ses successeurs. Nicolas Aleman croit que les Patriarches de Constantinople avoient commencé à prendre ce titre, depuis Iean de Cappadoce, & que ce sût une occasion des disterens des Patriarches & des Papes. Quoi qu'il en soit, les Patriarches de Constantiqu'il en soit, les Patriarches de Constantiques de la constantique de la constantiq

AL. Z. dequat. sum. Imper.

mople avoient commencé à prendre se titre, depuis Jean de Cappadace, & que ce fût une occasion des disferens des Patriarches & des Papes. Quoi qu'il en soit, les Patriarches de Constantinople se sont si fort passionnez pour cette qualité d'Universel, ou d'Ecumonique, qu'ils la conservent encore au milieu de leur oppression sous les Tures.

Pyrehm qui suivit Sergim & Cyrinque Successent de Jean, sut suivi de Paul, & de Rierre, qui surent Monothelites, aussi bien que lui. Pyrrhm avoit été déposé pendant douze ans, mais il reprit le siege pondant

fix mois entre Paul & Tierre.

Il y en eut plusieurs de ce sentiment, comme George , sous qui on assembla le vr. Concile Géneral contre les Monothelites à Constantinople, où il presida, quoi qu'al sut Monothelite sui même, si on en croit Platine: mais Photius n'en dit rien.

Enfin vinrent les disputes des images. Germain Patriarche, les désendit avec at-deur. Quelques uns les attaquerent, comme Anastase, & Tarase, qui su Exarque, ou Président du septiéme Concile Universelt tenu a Nicée, contre les Iconoclastes on faveur des images, qui avoient été condamnées das un Concile de Constantinople 3; ans auparavant. Mais ce Concile de Nicée sur l'autre des mages par le Concile de Francfort, composé de 300. Evêques. L'Empereur Leon, nonoblème le Concile de Nicée, protesta qu'à moins qu'on ne lui montrêt dans l'Evangi-

le, ou dans les écrits des Apôtres en propres termes: adorez les images, il ne confensiroit jamais qu'on adorat, & enfin il abolit le culte des images en DCCCXIV.

Mais cela n'émpêcha pas le Patriarche Ricephore, qui succeda à Tarase de s'opposer à l'Empereur, de peur qu'il n'entreprit nien de violent contre les Iconolatres , jul qu'à l'an D C C'C X V.. qu'il commença & poursuivre les dévots incorrigibiles des images, & Micephore lui même, en le dépolans & le bannissant, le 12, de Mars de la même. année. Théodore fut éleu & conficté en faplace. Michal le Begue aiant succede à. Leon , qui avoit été tué le 25 Decembre en DCCCXX. s'oppose auss au culte des images ; mais Théodora mere de son petie: fils , gouvernant l'Empire pour fon fils pen-- dant quelques mois , retablit ce culte, qui avoir été aboli pendant 25. ans & plus, l'Eglise Greque, en déposant le Patriarche Iran qui étoit leonomaque , en lui subfti-Quant Methodine, qui étoit Iconolatre; & en érabliffant une fèce le premier Dimanche de Carême, qu'on appella le Dimanche de l'Orthodoxiesen mémoire du rétablissement du culte des images.

Le Commentateur remarque que jamais
Patriarche n'a tant été maltraité des Papes
que Photius ; & comme le schisme des
Grecs, ou de l'Aglise Orientale, & de l'Oocidentale commença en ce temps, il en décrit l'origine fort au long, en comparant les
avantures de Photius ayec celles de l'Ama-

## 34 Bibliotheque Universelle.

pereur Henri I V. qui sont presques toutes: semblables. Il sut exposé à diverses disgraces de la part de son propre Empereur., &c des Papes. Il y cut divers Synodes, ou l'on s'excommunia de part & d'autre, mais il y en a un remarquable, par les irregularisez-qui s'y commirent. Il étoit affemblé à Con-frantinople: & de peur qu'on n'y prît aucu-me résolution favorable à Photius, ou desavantagense au Pape Nicolas, ses Legats ne permettoient d'y entrer à qui que ce soit, qu'il n'eût auparavant signéqu'il n'aprou-veroit rien que le Pape Adrien n'eût arrêt 6 dans le Synode de Rome. Mais comme le . membre des Peres du Concile était trop pe-Cit , parce que pluseurs avoient réfusé de Agner, on reconnut les envoyez des Sanazins, quoi qu'ils ne fuffent pas Chréciens , pour deputez des Patriarches d'Orient : & enfin ler du'il fallût donner les souscriptions au Concile, on ne se servit pas d'encte ordinaire, mais on trempa les plumes dans le sang de Sauveur, e'est à dire dans le vin de l'Euchariftie, pour figner la déposition de Photius. C'est ce Concile, que les Latins appellent le v Y 1 1. Concile Beumenique; mais les Grees ne le mettent pas même au rang des Conci-les, & Photius selmoqua de toutes ces entre-prises Papales, comme on le peut voir « dans une de ses Lettres que nôtre Commentateur rapporte. Photius sût bexcommunié par sept Papes pendant son Patriarchat, & par quatre après sa mort: & toutes ces excom-Mp. 139. 140, 6p. 152. muni-.

ch Historique de l'Année 1687. 55.

munications ont tellement aliené l'esprit de l'Église Greque de la Latine, que quoi que quatre Conciles se soient assemblez pour les reconcilier, on n'en a vû aucun succès. Nôtre Commentateur rapporte e une étrange réponse des Grecs à une Lettre de Jean xxixqui les invitoit à la paixil lui répondirent. Naux croions que vous avez la souveraine autorité sur ceux qui dépendent de vous; mais nous ne saurions supporter vôtre orgueil, ni satufaire à vôtre avarice : le Diable seit avec vous, çar Dieu est avec nous.

Ce fût cette aversion des Grecs pour les Papes; qui mit dans la tête à Gregoire XIII. voiant que les Conciles étoient inutiles pour se reunir, d'établir un Collège à Rome avec un sonde pour y entretenir la jeunesse Greque, qui s'y voudtoit retires; assa qu'au tetour ces Neophytes répandissent dans la Grece, ce qu'ils auroient appris à Rome. Mais cela n'e encore est aucun succés: & quoiqu'Allatim ait fait un livre, sous le titte d'accard perpetual de l'Eglise Occidentale avec l'Orientale : cet ouvrage n'est rempli que de leurs disterns.

Nicolas le Myfique fût déposé, pour avoir excommunié. L'Empereur Leon, parce qu'il s'étoit remarié quatre fois, de quoi le Pape donna dispense & excommunia même Nicolas. Enthymius fût mis en sa place qui leva l'excommunication de l'Empereur, quoique plusieurs Evêques s'y opposassent. Aprés la mort de Leon Nicolas sût retabli;

& Buthymius chassé; ce qui donna ensuice occasion à Constantin d'assembler le Patriarche & ceux qui éroient de son avis, pour

sondamner les quatriémes Nôces.

Sous le Patriachat de Théophilade , les Russiens furent rebarilez, parce qu'ils étoient recombez dans l'idolatrie aprés leur premiez bateme. Cette conversion ne le fit pas sans miracle, puisque le Commentateur remarque qu'il fallur ; pour en venir à bour, que l'Eveque, qui y travailloit jettat les Évagiles dans le feu en leur présence, & que le feu ne les endommagea point. Cette con-version devint si génerale qu'au siecle passé on fut obligé de leur donnet un Patriarche. Le Commentateur remarque a sur ce nouvel établissement Patriarchal, que l'Eglise s'é. soit appellée Quinivertex ou à cinq têtes, depuis le Concile de Chalcedoine; parce qu'elle étoit principalement gouvernée par les Patriarches de Constantinople, d'Alezandrie, de Rome, d'Antioche & de Jerusalem ; dont les Capitales composent le mot KAPAI, carai, mais que comme la lettre R.avoit été ôtée de ce mor pour punir l'ambition des Papes de Rome, & pour montrer que l'Eglise Greque ne vouloit avoir aucune communion avec eux, on la remit à l'occasion du Patriarchat de Russie.

Sergius I I ordonna que les noms des Papes servient rayez des diptyches, à cause de leur opinion touchant la Procession du S. · Esprie

E Historique de l'Année 1687. 37. Esprir, & on ne cessad'avoir depuis des que-

Il arriva une chose remarquable sous l'Empereur Manuel Comnene : l' rous les Catechismes des Grecs contenoient un anatheme contre le Dieu bolosphyros, de Mahomet. L'Empereur trouveit que cet markeme étoit directement contre le vrai Dieu; mais le Patriarche soutenoir lo contraire. Après plusieurs contestations, ils convincent que l'Anatheme contre le Dieu de Mahomet feroit prononcé contre Mahomet & contre sa doctrine.

Le patriarche Luc sût le premier qui appella les Latins Heretiques, e quoique quelques-uns prétendent que ce sût Théodors Balamon. Il soûtenoit que les Papes étoient laïques, bien loin d'être les Juges de route l'Eglise, & que c'étoient des brebn galenses.

o non par des pasteur;.

Lan MCCXII le 13 d'Avril, Constantinople sût prise par les Latins, sous le Patriarchat de lean Camatier. On remua d'étranges questions sous ce Patriarche, comme d son prend le corps de lesse-Christ dans l'Eucharistie corruptible ou incorruptibles se les Christ avoit sait les actions naturelles comme les autres hommes?

Les Patriarches depuis Iean Camatier font totijours apellez Patriarches de Con-Rantinople, jusqu'à Atseniar, quoi qu'ils demeuraffent à Nicce, depuis que les Latins

\$2.191, 192, #9.197.198,199.

## 🖈 🛾 Bibliotheque Universelle

asoient pris la ville. Mais l'Empereut Theodore Lascare l'aiant reprise, Arsenius y sût créé Patriarche de nouveau. & apres avoir couronné Michel Paséologue, il se retira volontairement dans un Monastere.

Germain., voiant que Michel Paléologue, vouloit reunir l'Eglise Greque à la Larine à des conditions desavantageuses, quitta le siege, & se retira dans un Monastere.

L'Empereur faisoit tous ses essorts pous sela, sans épargner la violence contre tous seux qui y resistoient, faisant crever les yeux aux uns, & tuër les autres, aprés seur avoir coupé la langue & le nez. Mais, aprés se mort son fils Andronique prit le contrepied. & déposa Iean. Bereos qui tenoit pour les Latins. Le Commentateur raporte s le Tenament de ce Parriarehe, qui est fort curieux, & qui succeda à Gregoire successeur de Iean.

Athanafe étoit un homme d'une austerité incroiable, sobre, continent, se tenant debout toutes les nuits, couchant sur la dure, & marchant à pied, mais ans Lettres & peu versé dans les affaires du monde. Il dévint fort rigide contre le Clergé, obligeant les Evêques à se retirer dans leurs Dioceses, ce qui lui artira plusieurs ennemis, qui le sorcetent de retourner dans on Monastere.

Jean lui succeda par un Arrêt de l'Empel. Leur Andronique, & par les suffrages du facel. & Historique de l'Année 1687. 59

faré College. Mais se voiant meptilé pout son ignorance, il quita le Siege & se tetira dans son Monastere. Athanase reprit le Sicge:mais ne pouvant soufrir qu'on le méprisât, aprés l'avoir occupé huit ans, il se retira une seconde fois dans le Monastere. Un Patriarche d'Alexandrie, se trouvant à Constantinople lui appliqua cette Parabole : . , Il y avoit un Savetier qui avoit un Chat. blanc, qui prenoit tous les jours une souris , dans sa maison ; il tomba un jour dans le... "tonneau où l'on teignoit le cuir., & n'en , pût fortir qu'il ne fût tout noir; Les souris ,, crûrent qu<sup>3</sup>aiant pris l'habit de Moine, il " ne voudroit plus manger de chair, & se ,, mirent à ronger le cuir , sans rien crain-,, dre. Le chat les voyant en grosse troupe, ,, ne pouvoir les prendre toutes , quoiqu'il " le souhaitât : Il en prit cependant deux 3) qu'il dévora ; & les autres prenant la fui-3) te , admiroient comment il étoit devenu. ,, plus cruel, depuis qu'il avoit pris l'habit : de Moine; Cela vouloit dire qu'il craignoit: qu'Athanase, étant remonté sur le Siege ensortant du Couvent , n'en fat que plus. cruël.

Sous un Patriarche nommé Iean, le Paper Iean XXII envoya à Constantinople, pour se prévaloir de l'ignorance des Grecs, en l'initiant leur Eglise à la Latine. Mais le Rattiarche leur mit en tête Nicephore Gregoras, qui rendit leur legation inutile. Cette C. 6 tempête.

rempête nel füt pas plutot appailée qu'un certain Moine Latinizé nommé Barlaam. ayant gagné la faveur d'Andronique Paléologue le Jeune se mit à insultet aux moines Grecs fur leurs mours, les traitant de Massa. liens & d'Omphalopsyches, & tâchant d'infinuër les dogmes de l'Aglise Latine. Mais Gregoire Palamas entreprit vigoureusement la cause des Moines ; ce qui donna occasion. d'assembler un Concile à Constantinople pour terminer ce différent. Il est assez difficile de savoir qui fut condamné ; parce que si On en croit lean de Cantacuse. Barlaam fûe condamné; mais si on en croit Nicephore Gregorae, on ne lui donna pas audience, & on Le contenta de le condamner, comme un orgueuilleuz & un envieux. Au reste les Mas-Saliens, ou Buchites avoient été des moines paresseux , qui ne vouloient rien faire, sous prétexte qu'il falloit toujours priet, & les. Omphalopfyches étoient certains dévots pareni les Moines Grecs, qui s'enfermoient dans leurs Cellules, 865'affeioient dans un coin, en Se recueillant en eun mêmes. Leut regle voumir qu'ils appuiaffent leur menton fur leur. Leur nombril, en suspendant leur respiration le plus longtems qu'ils pourroient, pour cher-cher leur cœur. Ils ne trouvoient d'abord quedes ténebres, & une épailleur impénetrables Mais en continuant & en passant les jours & les nuits en cet état, ils trouvoient une jois perpetuelle. Car des que lous esprit avois Bour 6

& Historique de l'Année 1687. 62 trouvé le lieu de leur cœur, ils voioient des

choses qui lui étoiet inconnues; canen voiante l'air, qui est ensermé dans l'espace du cœur,

ils apercevoient clairement leur esprit.

Les Controverses de Barlaam & de Palamas recommencerent sous Isidore, & la patti de Barlaam reprochoit aux Moines de manger plus que des Pourceaux, & de boire plus que des Elephans. Joseph II. assista au Concile de Florence, où il mourât, en MCCCXXXIX. A Nôtre Commentateur donne un abregé exact du Concile de Florence, & fait voir que l'Eglise Greque ne s'est point réunie à la Latine, contre les prétensions d'Allatine.

Nôtre Commentateur remarque que sis les Grecs sont irréconciliables avec les Latins, il ne tiut pas à eux qu'ils ne s'uniffent avec les Bohemiens, l'Eglise de Constantinople leur aiant envoyé des députez en MCCCCII. pour ce sujet. Mr. La Moine-Professeur à Leydea donné au publie, une Lettre que certe Eglise écrivoir aux Bohémiens dans son recueuil d'Opuscules Grecs: & M. Hillaire l'a inserée dans cet ouvrage. E

Nôtre Commentateur commence la seconde partie de son Livre, à la prise de-Constantinople par Mahomet fils d'Amurath, le 29. Mai mescellir, le mardi de las Pentecôte. Ce qui rend cette secondo partieconsiderable, c'est que l'on a eu fort peu-

97.281. & fogg. \$ 2.302. & fogg. \$P-324-3251 de connoissance de l'état de l'Eglise Greque, depuis ce temps là, jusqu'à presents. plusieurs as imaginans qu'il n'y a ples de Chrétiens dans ce vaste Empite des Tutes: au lieu que notre Auteur fait voir b qu'il y en a beaucoup plus que de Mahometans.

Le premier Patriarche sous ceste nou-. velle domination fut le célebre Gennadius... apellé auparavant George Scholarius, à Qui Sultan Mahomet donna lui même la Cross, la Mitre & les autres ornemens que les Empereurs Chrêriens avoient accoûtumé de donner aux Patriarches. Tout le changement, qui arriva, fût qu'au-lieu du Temple de Ste. Sophie, qui avoit été le domicile. des Patriarches, & dont les Turcs s'étoient emparez; Gennadius aiant demandé à l'Em. pereur le Monastere de Pammacariste consacré à la Vierge, & qui étoit, un Couvent. de filles, les Patriarches y ont longtemps demeuré depuis, & que le temple de S. Sophie fut converti en Mosquée. Gennadius occupa le siege cinq ans & demi, & le quitta ensuite volontairement.

On remarque e que le Pape créa auffi-un. Patriarche de Constantinople titulaire, apelle Beffarion , qu'il fit en Juice Cardinal, s'imaginant que cela pouvoit confirmer son droit imaginaire de Primat de toute,

L'Eglise.

Le second Patriarche, sous l'Empire des Turcs, écoit Hieromoine e'est à dire Moine

R. 259, 181, &P. 337, EP. 3431

& Historique de l'Année 1687: 63

du mont Athos, dont la Regle est beaucoup plus severe que de tous les autres Moines, ce qui fair respecter ces Moines aux Turcs même. On trouve 22. Monasteres sur le Mont Athos, qui renferment plus

de 500. Moines Grecs.

Ionsaph Coccas, Hieromoine succeda à Isdore. Le Sultan lui fit fendre le nez 80 couper la barbe, & le bannit de la ville. pour n'avoir pas voulu approuver qu'un Courtisan, qui étoit Chrétien, épousar une esclave, & repudiat sa femme. Joasaph, soufrit si conftamment cet affront qu'ilprononça ces paroles : qu'ils me coupens non seulement la barbe pour la verité, én parceque je ne veux pas transgreffer nosloix, ni m'exposer aux peines qu'elles dénon-, cent; Qu'il me coupent même les mains, les pieds & la têtes. On remarque que cette, cruauté ne demeura pas, impunie, & que, l'adultere mourut peu de temps après subi-. tement, en grinçant les dents, dans une compagnie où il jouoit aux dez.

On commença vers ce temps là à faire un present à l'Empereur pour parvenir au Patriarchar. Cependant quelques-uns, y parvinrent sans cela, & entre autres un nomme Xylocarabe. Mais quelques Courtisans, de l'Empereur, qui écoient de Trebisonde, écant mis en tête de faire. Patriarche un certain Simeon Hieromoine à qui étoit de leur ville, corrompirent plusieurs Ecclesia, siques, pour accuser Xylocarabe d'avoir été l'inventeur.

### 64. Bibliothéque Universelle

l'inventeur du Pescese, c'est à dire d'un tribut demille ducats, pour parvenir au Patriarchat ; de sorte qu'il falloit le déposer, l'excommunies comme un hérétique & l'envoier en exil. Cela fur executé, sans que Xylocarabe für écouté dans ses justes dé-Enles & ces Conspirateurs le rendirent à la Cour avec mille dueats, qu'ils presenterent au Sultan, en luy tenant ce discourse Puisque le Patriarche a promis à votre Hantesse mille ducats; nous les donnerons aussi , pour faire nôtre Moine Patriarches parce que ni le peuple, ni le Clergé ne peuuent soufrir Marc dans cette dignité. L' Empercur fut surpris de cette harangue, & se mitarire de la folie des Greessleur accordant leur demande, pour établir en suite cotribut. Mais Simeon ne posseda pas long temps le Siege. Car la belle-more du Sultan, aiant apris les differens des Patriarches, prit occasion d'en érablir un troissème en leup place, pour les accorder, en donnant deux mille Ducats à l'Empereur. Ge fut Denys, à qui le Protonotaire fait tout aussi tot succeder Marc; mais nôtre Commentateur le résute. se fait au long l'histoire de Denys,. qui ayant été accusé de s'être sait circoncire par les Tures, & ne s'en pouvant purger, ni par serment, ni par aucun autre moyen, fut obligé de le découvrir en présence d'un Synode fort nombreux, composé de Metropolitains, d'Archevêques & d'Evêques, **À.qui**i

& Historique de l'Année 1687. 65 à qui il fir voir la fausseré de l'accusation, & quitta en même temps volontairement le Siege, en se tetirant dans un Monastere.

Cemême Synode rétablit Simeon, qui posseda le Siege trois ans. Mais un certain Raphaël Hieromoine trouvant accès à la Cour, & promettant de donner tous les ans, deux mille ducars, outre le tribut ordinaise, s'empara du Patriarchat. C'étoit un parsait yvrogne, qui ne pouvant s'aquiter de ce qu'il avoit promis, dés la premiere année, sur emprisonné. Mais aiant presenté Requête, pour obsenir la permission de quêter de quoi paier, on le lui permit, en lui donnant une chaine de set au col, & un Ture pour le garder. Il finit sa vie dans cete misere, mangeant & buvant tout ce qu'on lui donnoit.

Maximalui succeda: Il avoit été Ecelisiarque de Ste. Sophie. Et on lui avoit sendu le nez pat le commandement du Sultanpour avoir condamné le mariage adultere du Gentilhomme de Trebizonde dont on a parlé. Aprés l'avoir consacré, le Clergé le conduisit au Sultan avec 500. ducats, pour le tribut du Pascese, avec promesse de paier de plus deux mille Ducats à la sin de chaque année.

L'Empereur ne cessant de questionnes divers Courtisans de Trebizode, qu'il avoit, sur la Religion Chrétienne, a ils lui découvrirent que l'excommunication avoit la vertu d'empêcher les corps des excommuniez de pourrir dans la terre, & de les y conferver éternellement enflez confine des tambours, & que l'on pouvoir lever cette excommunication quand on vouloir, & remettre par là ces cosps en état de pourrir. Cela fût prouvé sur le champ, en faisant déterrer une femme, qui avoir calomnié le Patriarche Gennadius, quelques années auparavant. Le Commentateur rapporte cette histoire, en se récriant de temps en temps sur ce Miracle.

Niphon succeda à Maximo, & sous son Ministere, on parla encore de la vertu de l'excommunication sur les corps motts. Mais Allatius tout-Grec qu'il étoit n'en exoioit rien, quoique ce soit une opinion commune parmi les Grecs. Niphon sût déposé pour avoir suposé un heritier au Patriarche Simeon, qui étoit mort fort riche, dans le Monastere, où il s'étoit retiré, & on coupa le, nez à trois témoins, dont il s'étoit servi.

On ne vit depuis ce temps-là que Patriarches chassez ou mis pour de l'argent: & qu'impositions de nouveaux tribus.

En 1575 le 20 de Mars, la Confession d'Ausbourg sût envoyée au Patriarche Jeremie, qui y répondit le 15 de Mai 1576, en déclarant ce que l'Eglise Greque y approuvoir, ou y desaprouvoit. Les Theologiens de Wittemberg réponditent aux difficultez. E Historique de l'Année 1687. 67-Le Patriarche repliqua; cenx de Tubinge répondirent. Le Patriarche repliqua pour la troisième sois; ceux de Tubinge répondisent encore, en ajoûtant un systeme complet de Theologie que Crusius mit en Grec, Qn. trouverazoure cette histoire, & la différencede la Créance des Grees & des Lutheriens, dans notre Commentateur.

Cyville Lucar monta sur le Siege Patriarchal le 5. Novembre 1621. & fur relegué un an aprés par Osman. Gregoire le Borgne. Evêque d'Amase sut mis en sa place, & relegue austi trois mois après. Anthyme lui succeda & fût ensuite chassé, & obligé de le. regirer dans le Monastere de la Ste. Laure. au-mont Athos. Gyrille for rappellé & relegué encore une fois à Tenedos, après avoir gouverné pendant huit ans. Athanase lui fucceda & fût bien-tôt après chassé. Cyrille fûr rappellé pour la troisième fois, & ensuite releguo à Rhodes. Néophyte, lui succeda, mais s'éjant demis volontairement de la Chatge, Cyrille fut retabli, & étranglé, après avoit gouverné un an cinq mois. Cyrille de Verie prit sa place, & aprés avoir gouverné dix-neuf mois, il fût relegué en Barbarie par Amurath, où il mourut. Parthenius lui succeda le 4. Juillet 1639. C'est le dernier Patriarche, dont parle nôtre Protonotaire: mais le Commentateur continue sa Chronique jusqu'à l'an 1673. & fait diverses remarques sur ce qui s'est passé d'important, sous Cyrille & sous Pathenius. Il dit.

hit a que Cyrille Lucar, fit tous ses efforts sour abolit l'ancienne Religion des Grecs, de eur établir celle des Réformez: s'étant rembli de leurs dogmes dans ses voiages; ce qui e rendit odieux à plusieurs d'entre les Grecs, & lui attita d'horribles persecutions le la part des Latins, qui ne finizent qu'à sa nort, aiant été étranglé par les Tures, le & uillet 1638. & son corps jetté dans la mer-

La plus grande partie de cette tempête, ni sût suscitée par le Cyrille tonearide Verie isciple des Jesuites, soit méchant homme, c si passionné pour l'Eglise Latine, qu'elle voulu canoniser en recompense de son section, si l'on en croit Alatine a qui ne oit pas être suspect. Il sit assembler un Syode où les opinions des Résormez, que lyrille Lucar avoit voulu établir, surent pudamnées.

Parthenius qui lui succeda en assembla

1sti un autre, pour le même sujet en 1642.

1ôtre Commentateur en a inscré tous les

stes & tous les Canons dans son livre; d'ce
pnode condamne tous les Articles de la
onsession de Foy de Cyrille Lucar, expté le septiéme, comme autant d'hérésies
al viniennes, contraires à la Religion Cavolique des Orientaux.

Ce Parthenius en eut un autre pour sucleur, qui esuivit les traces de Cyrille Lu-

cat,
ap.442.seqq: bp.455.65eqq;
c L.3.Perp.Consens.C.11. dp.p.471.65.
19: cp.483.65eqq;

# & Historique de l'Année 1687. 69

car, mais qui n'essuia pas moins d'opposition à ses desseins de la part des Grees, que se Patriarche, & qui fut exilé, ne pouvant payer le Pescese, qui est aujourdhui immense, par l'imprudence des Grees, puis qu'il

monte à soixante mille éeus.

Le Partiarche de Constantinople s'appelloit Nellaire en 1662 mais en 1665. Pareheniss 41. aiant fait de grands pré-fents aux Bassas, remonta sur le Siege, qu'il occupa trois ans. En 1670. Methodies III. lui succeda,& en 1673. Denys III. occupa le Siege. Nôtre Commentateur finit la Chronique » par un recueuil de diverses remar-Ques, concernant les affaires & les Pasteurs de l'Eglise Greque, & de Constantinople, dont il fait une description exacte. Il rapporte, sur une lettre écrite de Constantinople. qu'il y a 5779. Eglises ou Mousquées & que les Chrétiens en possedent 442.les Grecs en aiant presque dans tous les coins de la Ville. El semarque qu'un Docteur Turc enleigne tous les jours dans le temple de Ste. sophie, qui fût converti en Mosquée en 1453.peu de temps après la prise de la ville, qu'il s'y trouve une grande affluence de Turcs, & que l'on y lie l'Alcoran tous les Vendredis avant midi, sur une estrade, où l'on monte par quelques degrez de pierre. Les Mosquées sont baties suivant la forme du remple de Ste. Sophie & couvertes de plomb avec un Croiffant rourné vers la Mecque, qui étoit

la partie de Mahomet. Il y a à l'entrée un grand vestibule quarté, pavé & embelli de riches portiques de marbre; au milieu duquel on voit des Cypres, & une sontaine, où ceux qui veulent aller à la priere ont acoutumé de se laver. Il y a une infinité de lampes dans les Mosquées, que l'on allume pendant la nuit. On trouve a dans nôtre Commentateur une magnifique description du Temple de Ste. Sophie; & de l'ordre des Ministres qui y officioient autresois, que les Grecs ont retenu dans l'Eglise Patriarchase de Constantinople, comme on le peut voir dans les signatures du Synode assemblé sous Patthenius.

Le Patriatche a'à fa droite le grand Oeconome, le grand Sacriftain, le grand Garde des vaisseaux, &c. à sa gauche le Protopapas, &c.

Le grand Oeconome est debout à la gauche de l'autel, pendant que le Patriarche officie. C'est lui qui a le soin des revenus & des dépenses de l'Evêché, & qui en rend conte deux sois l'an à ce Prélat. Il assiste aussi dans les jugemens, il est Vicaire génetal, pendant que le Siege est vaquant; & ala premiere voix dans l'élection.

Le grand Sacriftain ou Chapelain, se tient debout à la gauche de l'Autel, assiste dans les jugemens, se présente ceux qui doivent

prendre la Prêtrise.

Le grand Garde des vaisseaux, qu'ils appellent Scenephylax, le tient debout devant la Sacristie pendant que l'on officie, & si on a besoin de quelque vaisseau , livre , chandelle, habit ou autre chose, il le donne. Il a soin des Eglises, pendant qu'elles manquent de Pasteur : & il assiste auffi dans les jugemens.

Le Carthophylax, crie pendant la Communion : Aprochez Prêtres : c'est lui qui rapporte les suffrages aux Archevêques pour les Evêques. & qui juge de toutes les causes en leur place. Il revoit aussi toutes les caules matrimoniales.

Le Sacellarius sert aux cinq premieres Dignitez, & a soin des Evêchez.

Le Protonotaire est le Secretaire du Pa-

triarche.

Le Castrensis, change les habits du Prélat, porte l'encensoir, & le voile qui couvre le Chœur, lors qu'on chante l'hymne eriodique. C'est lui qui défend les droits & la dignité des Archevêques.

Le Referendaire porte aux Princes & autres personnes élevées en dignité les or-

dres du Prélat.

Le Logothete est le garde des seaux de

l'Archeveque.

L'Hypomnematographe écrit les suffrages des Evêques, & ce que le Parriarche ordonne. Il sert aux einq Dignitez du second ordre.

Le Protecdique avec deux Ecdiques con-noît & juge, en la place du Patriarche, les auses mineures qui regardent les Evêques.

Le à Genibus porte le carreau du Prelat

quand il officie.

L'Hypomimme/con reçoit les requêtes qui font détérées à l'Eglise, pour les présentes au Patriarche.

L'Hieromnemon garde les Rituels de l'or-

dinarion.

Le Magister explique l'Evangile, quand ille peur, & le Pleautier; & set aux cinq dignitez du troiséme ordre. Ce sont là les officiers qui sont assis à la droite du Patriarche.

A la gauche, le Protopapas a une place plus honorable que tous les Princes de l'Eglise, & donne la Communion au Patriarche. & en suite l'Evêque au Protopapas: c'est la premiere Dignité de l'Eglise, après celle de l'Evêque.

Le Deutereuon, tient la place du Proto-

papas,quand il estabsent.

Le Préset des Eglises visite les bâtimens. L'Exarque recherche si les causes qui ont été jugées dans l'Eglise ont été bien jugées.

Les deux Ecdiques avec le Protecdique,

conpoissent des causes mineures.

Les Demestiques sont d'un côté & d'autre, & chantent avec le premier Chantre.

Les Laosynades, ou convoquateurs du peuple, allemblent les Diacres & crient qu'aucun deux ne s'absente. Ils assemblent aussi les Princes & le peuple dans l'Egli-

& Historique de l'Année 1687. 73

Les Primiceres sont au dessus des Diacres avec le Choriste.

Le Choriste ou Chantre est au milieu de l'Eglise, où il commence le chant. Les Primiceres & les Domestiques le suivent.

Le Député présente les Princes au Pse

triarche, & fait faire place.

Les autres Eglises suivent la pluspart le

même ordee.

On trouve encore un Appendix à la fin de ce Commentaire, qui contient diverses Lettres écrites par les Grecs, contre les pretensions de l'Eglise Latine, & contre Cyrille Lucar.

On y trouve l'Histoire d'un voiage d'un Moine du Mont Athos en Allemagne, où ce Moine assure, contre tous ceux qui one parlé du Gouvernement des Turcs, qu'il est faux qu'ils prennent les asuez des Chréziens pour faire des Turcs & des Janissaires quand ils sont grands. Ce même Moine assure qu'il y a aurant de Chrétiens que de Turcs à Constantinople; & que toute la Grece & l'Archipel sont peuplez de Grecs, n'y aisant que les Garnisons de Turcs; & que sun Turc les avoit insultez dans leuis temples, ils pourroient le tuer sans en êtra repris en justice.

Enfin on trouve une Notice fort curieuses des 109 Metropoles & de leurs. Evêchez, qui relevoient du Siege de Confrantinople.

#### III.

#### "Nouvelles Editions d'Auteurs Latins.

A. M. T. CICERONIS DE OEFICIIS Libri Tres, Cato Major, Lalius,
Paradoxa, Somnium Schoonis. Ex recenfione JOANNIS GEORGIIGRAE
VII; cum ejustem notus, ut epintegris
animadversionibus Lambini, Ursini,
Langii, Fabritii, Manutii, nec non selectis
aliorum. Accessit Favonii Eulogii Rhetoris Carthaginiensis in Ciceronis somnium disputatio; nec non Celii Calcagnini disquistiones in de Officiu libros.
M. Antonii Majoragii decisiones contra
Calcagninum. Jacobi Grissoli defansones Ciceronis contra eundem. Amstelod.
Ex Typographia Blaviana, & prostant
apud Societatem, 1688. in 8. pag. 1090.

'Est ici la suite des œuvres de Ciceron, dont on a déja vû les Epîtres,
avec les notes entieres de la pisspart des Savans, qui les ont commentées, & celles de
M. Gravius. On se plaignoit avec raison
que ceux qui se méloient de faire imprimer
des Auteurs, avec les notes que l'on appelle
Parierum, ne faissient souvent qu'en exsaire le moindre, qu'ils gâtoient même par
des additions & des digressions peu judic
cienses.

& Historique de l'Année 1687. 79 cieules. M. Grævius s'est proposé d'éviter ce défaur, en donnant les remarques de ces savans hommes entieres, & en y ajoûtant les siennes propres, comme on l'a pu voir par les Volumes qui ont déja paru.

I. On peut apprendre dans une petite Préface, qu'il a mise au devant de cet ouvrage, les Manuscrits & les Editions dont il s'elt servi. Il nous y apprend aussi qu'il a eu trois choses en vue dans ces notes. La premiere est de corriger les fautes des Anciens Copistes, qui peuvent être restées dans le Texte, aprés les soins que tant de Savans hommes y ont apportez. Et ce qu'il y en étoit resté un assez bon nombre. La seconde est déclaireir les sentimens de Ciceron , par ce qui nous reste des écrits des anciens Philosophes & particulierement des Stoiciens. On s'est même quelquefois Servi des lumieres des modernes, qui ont travaillé avec succés sur des matieres approchantes de celles de Ciceron:ou qui ont expliqué, ou rétabli dans leurs écrits quelques endroits de cet Auteur. En troilième lieu M. Grævius a cru devoir défendre quel ques endroits de Ciceron, que quelques modernes avoient mal à propos censurez.

Pour conner un exemple, ou deux de ce qu'on trouvera dans les notes de M. Grævius, voici un endroir du premier Livre des Offices, ou il y a deux fautes manifestes dans le texte de Ciceron, & que personne néan-moins n'avoit remarquées, excepté la pre-

micre

miere, que M. Gronovius le Pere avoit indiquée. Cependant tous les Interpretes avoient tenté inutilement de trouver un fens dans ces paroles, qui n'en ont assurément aucun. Cicerop parle ainsi à son fils qui étudioit à Athenes sous \* Cratippe Philosophe Peripateticien : Sed tamen nostra leges, non multum à Peripateticis distidentia quoniani utrique & Platonici & Socratici elle volu-, mius: Vous lirez néanmoins nos écrits qui , renferment des sentimens qui ne sont pas , fort differents de ceux des Peripatericiens; an car nous voulons être l'un & l'autre , & , Platoniciens & disciples de Socrate. Ceux qui ne s'apperçoivent pas que ce sens est ri-dicule n'ont qu'à lire les notes des Savans, qui ont essaié de l'expliquer, & celle de M. Gravim, qui leur apprendra qu'il fau lire: quoniam UTRUMQUE & Platonici & , STOICI effe volumus; car nous voulons ,, être l'un & l'autre Platoniciens & Stoiciens. En effet il n'y avoit alors aucune Se-Ete differente de la Platonicienne, qui pût prendre le nom de Socrate, pour se distinguer des autres; & Ciceron n'a point suivi dans ces offices la Méthode de Socrateimais il a mêlé divers sentimens des Stoiciens, comme al le dit lui même ailleurs, avec ceux de Pla-Ron. Il y a un grand nombre de passages de cerre force rétablis, dans les notes de M. Grævius.

Ciceron dit p. 139. que tons ceux qui sont

## & Historique de l'Année 1687. 77

en leur bon sens ont soin de couvrir les parties. que la nature a cachées, & qu'ils ne satufõe, même que tres-secretement à ses necessitez, Plaron a dit de même que c'étoit une Loi nanécrite, mais établie par la coûtume, de ne paroetré pas nud en public. On fait voir que la mature en cette occasion n'est qu'une coutume constante des nations, qui ont voulu qu'il fût honteux d'aller nud. Cette coûtume. étant établie, on ne peut la violer sans se perdre de réputation, & fans faire parofitre qu'on ne se soucie nullement du jugement du publie, en quoi confifte l'impudence. Ce vice. est si infame que ceux qui en sont atteints sont ordinairement méprises de tout le monde, & devienment ainfi inutiles à la societé, comme eux mêmes se mertent bors d'état de jouir de ses avantages. C'est là le principe, sur lequel se sandant les Philosophes, lors qu'ils condamnent la nudisé parmi les nations chez qui elle est deshonète: outre qu'elle peut excitet des passions dangerenses, parmi ceux qui n'y font pas accolitumer. Mais à regarder la chose dans son origine &: détachée de toutes les cisconstances, qui la peuvent faire changer de nature, on ne peut pas dire. Philosophiquement parlant, qu'il y ait rien de honteux dans le corps humain, & que la nature, c'est à dire une loi éternelle & invariable nous oblige absolument de cacher. On cite là dessus l'exemple d'Adam &: d'Eve qui étoient nuds au commencement: de ceux qui anatomisent des corps humains 3.

\* entre les avis qu'il donne aux Amans, les exhorte à se tenir propres, & à se rendre le visage bazané a force de s'exercer au soleil dans le champ de Mars.

#### Munditia placeant ». fuscentur corpora: campo.

La pâleur étoir une marque de mollesse, ou de débauche, & le teint noir & brûlé pal soit pour un caractere de vertu & de vie reglée ; d'où vient que Seneque décrit dans Ion livre de Vita Beata , la vertu & la volupté en ces termes : Virtus pulverulenta. eplorata: voluptas enervis, pallida. Ce seroit fe fervir d'Epithetes bien dures en notre Langue que de dire, la noire & la poudrense versu, la pâle & la languissante volupté. Mais les Latins avoient deux manieres de parler bien plus difficiles à exprimer en nore Langue que celles-là ; pour dire se promener au soleil après s'ètre fait frotter d'huile, ou sans s'être fait oindre. Ils exprimoient le premier ainsi: un elo uti fole, & le second en cette sorte : affo uti sole.

II. Après les Notes qui sont sous le Texze, on trouve un Recueil de diverses Lesons tirées de diverses MSS. sur les Livres de Ciceron rensermez dans ce Volume, & ensin un grand indice tant sur le Texte que fur les Notes. On y trouve encore trois pieces considerables; La premiere sont les Notes

\* De Arte Am. p. 144]

Notes d'Alde Manuce desquelles M. Grævius fait ce jugement : ,, Il ne dit rien de ,, lui même, si on en excepte les diverses les, cons qu'il a tirées de plusieurs Mss. ou du , moins fort rarement; mais il copie les nostes de Jerôme Wolphim & de Xistus , Resuleius. Il en use de même dans ses nostes sur Jules Cesar, ou il a transcrit mot ,, pour mon Jean Rhellicanus, sans le nom, mes.

La seconde pieco, que l'on rrouve dans se recueuil de Notes, est un ouvrage composé des veilles de rrois Aureurs. Le premier est Calius Calcagninus, qui a fait une Ericique rigoureuse des Offices de Ciceson, qu'il censure le plus souvent sans raisson, qu'il censure le plus souvent sans raisson. Antoine Majoragius & Jaques Grifficallus le désendent au contraire, avec beaucoup de chaleur, & pretendent que la Cristique de Calcagninus est mal sondée en toutes choses.

La derniere piece est une Dissertation d'un ancien Rheteur Carthaginois, nommé Favonius Eulogius, que le Jesuite André Schot a le premier publiée. Elle regarde les sentimens des Pithagoriciens, touchant les nombres, que Ciceron a fair entrer dans le songe de Scipions. On peut encore voir à la sen de cette piece l'explication de la même matiere par Elis Vines se par Latinus Latinu

22 Ault Gelii Nosis Atilica cum Nosguela Emendacionibus Joan n i s s D f Frede-

### 82. Bibliotheque Universelle

FR. BD. BRICH GRONOVII Lugdes
But. 1687. in 8. pag. 642.

L n'y a rien de particulier dans cette Edi-tion d'Aulu-Gelle, si ce n'est qu'elle est affez correcte,& qu'il y a à la fin des remasques de feu M. Gronovius, sur les Ix premiers Livres. Son fils nous apprend dans une Préface, qu'it a mise au devant, que l'Auteur avoit tiré de grandes lumieres d'un MS. d'Aulu-Gelle qui est dans la Bibliotheque du Roi de France, & c'est aussa ce qui paroit par ses notes. On trouve encose dans cette Préface la Critique de quelques endroits des remarques de Thyfisa & d'Oisel sur Aulu-Gelle. & de l'Apologie de l'Abbé Fabretti. Au reste M. Gronovius n'a pas trouvé à propos d'acheuer les notes que son Pere avoit commencées, ni même de les groffir de ses propres remarques. Il a sculement fait ajoûter à la p. 111. les revers de deux medailles, où l'on voir deux Vejowes avec des flêches à la main. Aulu-Gello parle de cette Divinité dans son Livre v. c. ETT. & dir que les, Anciens Romains adoroient un Dieu bien-faisant qu'ils appelloient Dijovis, nom composé de Dies, jour, & de Jovis, qui vient de juvere aider, selon. Aulu-Gelle & plusieurs anciens Etymologiftes : & un autre Dieu mal-failant qu'ils appelloient Vajovis, c'est àdire qui n'aide. point, la particule Va étant quelque foise privative, comme parlent les Gramma-

#### & Historique de l'Année 1687. 81 tiens. On servoit Dijovis, afin d'en obtenit du bien , & l'on sacrifioit à Vajovis , pout n'en être pas mal traité: dans la même pense que les Americains & les Chinois ado. rent un Etre bien-faisant ; & un Etre malfăisant. Aulu-Gelle marque l'endroit de R'ome , où étoit de son temps un Temple de Pajovis, & dit que la statue tenoit des fieches prêtes à être emploiées à mal faire paratas ad nocendum. On voit encore ces flechès dans les médailles des familles Celienne, & Licinienne, dans le Recueuil de Fulvius Ursinus, d'où M. Gronovius les a tirées. If se plaint que son Graveurne les a pas copiées fidelement, de même que l'Edition de ... Paris de Fulvius Ursinus n'a pas suivi exa--Cement celle de Rome. Mais il dit que les Italiens & les Ftançois tâchent plutot de' donner un grand nombre d'empreintes de médailles au public, que de les faire graver fidelement, & de prendre garde si elles sont veritables, sur quoi M. Gronovius ajoste :: qu'il y auroit bien des remarques à faire, qu'il promet de donner en quelque autre : occasion. On sait que l'on a aussi accusé le fameux Goltzius de la même infidelités ou a de la même negligence.

IV.

Nonvelle Editio de quelques Auteurs Greet.

Opuscula M Y T HOLOGICA. BTHTS

CA & PHY SIOA GREET & Launder

Palare

## 84 Bibliotheque Universelle

Palæphatus, Heraclitus, Anonymus, Eratosthenes Cyrenæus, Phurnutus, Salustius, Homeri Vita, Heraclides Ponticus, Ocellus Lucanus, Timæus Locrus, Theophrasti Characteres, Demophilus, Democrates, Secundus, Sextus, Pythagoreorum Fragmenta.

Amstelod, apud Westenium in 8. pagg.

252-

M Gale Docteur en Theologie sit im-primer une partie de ces Auteurs à Cambrige, en 1671, in 8. avec de petites motes au dessous, où il marque fort exa-Crement les varietez de Lecture de quelques-uns de ces Ecrivains, tirées de divers MSS. Cette Edition étant debitée Il y a long temps, on en donne une feconde, dont les Notes sont un peu plus amples, & où il y a quelques Auteurs, qui ne se trouvent pas dans la premiere, comme on en avertira dans la suite de cer Extrait , en parlant de checun d'eux enparticulier. Mais il faut auparavant remarquer en géneral, touchant cette Edizion , deux choses d'importance. La premiere, c'est qu'elle est extrémement correcte, & qu'il y a peut être assez long-Remps qu'il ne s'est imprimé en Hollande de Livre Grec si correct que celui-ci-Le seconde : c'est qu'on a banni toutes les abseviatures, que l'on trouve dans les livses. Geecs , excepté le ET. In effet puis que

## & Historique de l'Annie 1687. 85

l'on n'en-met aucune dans les Editions Latines, quoi qu'on en trouve assez dans les anciens MSS. on n'a point de raison de s'obstiner à s'en servir dans la Langue Greque. Elle devient ainsi plus aisée à lire pour ceux qui commencent à l'apprendre, outre que le retranchement des traits, qui sont dans les abreviatures, rend l'impression plus nette & plus distincte. On évite même ainsi des sautes, qui se glissent aisément dans les abreviatures des atticles, & de certaines terminaisons qui reviennent souvent, & dons

l'écriture abregée le ressemble fort.

1. On ne fait pas bien quand Palephate, qu'on trouve ici le premier , a vécu; parce qu'il y a en plusieurs Auteurs de ce nom, &. qu'on ne sait auquel d'entre eux on doit ateribuer cet ouvrage, intitulé des choses ineroiables. On peut voir ce qu'en dit Vossius, dans son Livre des Historiens Grecs, dont on grouvera les sentimens au devant de Palephate, aprés les témoignages de quelques Auteurs anciens. Quel qu'il puisse être il paroît par la Préface, que ne pouvant digerer les absurditez que l'on trouve dans les Fables des Grees, il crut qu'elles n'éroient nées que de ce qu'on n'avoit pas bien entendu la maniere dont les Anciens Grecs racontoient leurs Histoires, ou de ce qu'on avoit pris à la lettre de certaines manieres de parler figurées. On ne peut presque pas douser que son principe ne soit veritable ,fi l'on n lu les preuves que l'Anteur de l'Hereule Marchande

2. On n'est pas mieux instruit du temps auquel a vécu, Heraclite, qui a fait un ouvrage semblable à celui de Palephate, & sous le même titre. On peut voir ce qu'en dit M. Gale dans sa Présace.

3. Le troisième Auteur est un Anonyme, qui a aussi écrit sur le même sujet & s'est servi du même titre. On croit qu'il n'est pas à beaucoup prés si ancien qu'Hernelite. Il mêle plus d'allegories dans ses explications des fables, & y joint quelques autres sujets. On peut diviser les Fables de l'Antiquité.

en trois fortes. Les unes sont d'anciennes histoires mal entendues, telles que sont les. fables d'Hercule, d'Adonis, de Cercés, & une infinité d'autres. Les autres sont des fables inventées à plaisit pour amuser lespetits enfans, ou pour embellir quelque Poëfie. Celles-ci font nées des précedentes. qui ont donné occasion aux Grees , grande parleurs & grands menteurs, d'en inventer tout exprés une infinité sur le même modele, comme sont celles des deux Gianques, l'un fils de Minos & l'autre Dieu Marin, qu'on peut voir dans Palephate Ch. xxvII. & xxvIII. & plusieurs autres femblables. La troisième sorre est de celles qui ont été: inventées par les Philosophès, comme sont la plupait des Généalogies, que l'on peut voit dans la Theogonie d'Hefrode , & au: commencement du premier Livre d'Ap llodure.

Si l'on prend garde à cette division des

### & Historique de l'Année 1687. 89

Fables, on ne tombera pas dans les fautes, que les trois Auteurs dont l'on vient de parler ont commises en divers endroits. Les fables Philosophiques sont aisées à reconnoître,parce qu'elles sont pleines de Prosopopées, & de Moralitez, ou de sentimens de Physique, que l'on remarque sans peine. Ceux qui les ont inventées, les aians faires pour instruire, ne leur ont donné un air de fable, ou sil'on veut, de parabole, qu'autant qu'il en falloit pour rendre leur doctrine plus sensible & plus aisce à retenir , & non pour la rendre & énigmatique, qu'on no pût deviner leurs pensées. Les Fables inventées à plaisit ne contiennent que des hi-Roires ridicules arrivées à certaines personnes, que l'on ne place en aucun temps, ou des circonftances absurdes, ajoûtées à quelque verité, que l'on peut distinguer du menfonge, en ce qu'elle n'a rien que de possible & de vrai-semblable, au lien que les cisconstances fabuleuses sont elairement impossibles & inconcevables.

On a cru devoir mettre ici ces principes, en faveur de ceux qui voudront lire avec fruit les Auteurs de la Fable Ancienne; quoi qu'on ne puisse pas les démontrer en dérail par des exemples, sans s'étendre trop. Tous ceux qui en voudront faire l'épreuve, s'en convaincront eux mêmes par la lecture de Palephate & des autres Auteurs de cette

nature, renfermez dans ce Volume.

4. Le quatriéme est Eratostbene de Cyrene, qui

90

qui n'étoit pas dans la premiere Edition. Il a écrit l'Histoire fabuleuse des Constellations; c'està dire qu'il a rendu raison, des noms que les Grecs donnent aux étoiles, par où l'on voit qu'ils l'ont fait par une allusion perpetuelle à leurs anciennes histoires. Ceux qui peuplerent les premiers la Grece, & qui passoient souvent les nuits aux étoiles, à paître leurs troupeaux, furent obligez de leur donner des noms pour les distinguer l'une de l'autre & pour s'en en-tretenir. Ils ne crurent pouvoir mieux faire que de leur donner les noms de leurs anciens Heros, ou des plus illustres personnes de leurs temps, ou de quelque autre chose memorable dans leur Histoire. Ils pouvoient ainsi s'entretenir aisement des étoiles, & faise passer en même temps leur Histoire à la posterité, la plus éloignée. Tous ceux qui entendoient nommer les Etoiles, ou qui vouloient avoir quelque seinture d'Astronomie, ne manquoient point de s'informer pourquoi on avoit donné ces noms aux Aftres? & alors on leur racontoit l'Histoire des Heros qui les avoient portez les premiers, ou des figures que l'on avoit ainsi placées dans le ciel. Ces peuples, qui n'avoient pas encore l'art d'é-crire, trouverent le moien de suppléer à ce défaut, par les noms qu'ils imposerent à des-corps, dont l'immutabilité a éternisé la me-moire des premiers habitans de la Grece, de même de quelques évenemens arrivez en Afic,

Historique de l'Année 1687. 92. Asse, comme on le seta voir par l'exemple d'Arion. Cette conduite de l'Antiquité la plus éloignée a fait naître une pensée, qu'on a cru pouvoir mieux exprimer en vers qu'en prose. Voisice que c'est.

Tempore cum lapidum feiret monumenta. Vetuftas ,

Atque perire suo cuncia metalla situs, Cauta suam, atates fertur docuisse suturas,

Colorum aternis ignibus, Historiam.

Mais le malheur est que la tradition orale, qui étoit la dépositaire de l'histoire des. noms des Etoiles, l'a étrangement alterée par le temps . & qu'elle n'est pas uniforme. Ainsi l'Histoire d'Orion , qu' Bratosthene rapporte dans le xxxII. Chap. est bien differente de celle que les autres Auteurs en racontent, comme on le peut voir par le Ch. v. de Palephate, & pat ce qu'en dit Ovide, dans le V. de ses Fastes. Le pere d'Orion, selon ces derniers, s'appelloit Hyrieus. C'étoit un homme fort pieux, & qui étoit devenu fort vieux fans avoir d'enfans. Un jour que Jupiter, Mercure, & Neptune voiageoient parmi les hommes, pour voir comment ils vivoient, ils se trouverent sur le soir proche d'une petite cabane, au deyant delaquelle éroit ce bon vieillard, qui ne les eût pas plûtôt vus , qu'il les invita d'en-tter , les logea & les tégala du micux qu'il, pat.

put. Ils lui demanderent ensuite quelle récompense il vouloir d'eux. Il leur répondit qu'il souhairoit d'avoir un fils. Les Dieux le lui accorderent sur le champ, & lui en firent avoir un, par le moien du cuir d'un Taureau, qu'il leur avoit immolé, ainsi que le rapporte Palerhate, où l'on pourralire cette circonstance, que l'on ne peut exprimer ici plus diftinctement. On reconnoitra aifement dans cet Hyrieu, celui qui, vint de Hur ou Or de Caldée, dans le pais de Canaan, & qui un jour qu'il étoit devant son Tabernacle, vit venir à lui trois hommes, ou plûtôt trois Anges, à qui il donna à manger, & qui lui promitent de lui donner un fils dans un âge, où ni lui, ni sa femme n'en pouvoient plus espeter. On pourroit presque exprimer cette histoire, dans les mêmes termes qu'Ovide a exprimé celle d'Orion.

Torte Senex Hyticus angusti custor agelli Hos videt, exiguam stabat ut ante ca-(am, épc.

Le mot Hyriem a la même terminailon que les mors, que les Grammairiens appellent Ethniques, c'est à dire les noms qui signifient les habitans de quelque province, ou de quelque ville; & si les Grees vou-loient dire en leur Langue un habitant de Hur, ils ne pourroient dire que veris. Ce qu'il y a encore de partieulier en ceci, c'est

# & Historique de l'Année 1687. 93

que les mots Hebreux de l'Hultorien facté» par lesquels les Anges promettent de don. ner un fils a Sara, peuvent être aisement traduirs ainsi, il y aura un fils dans le taureau de ton belocauste, au lieu de Sara ta femme aura un Fils. Les mots Hebreux אשרה אשרה femme peuvent être entendus comme fi ורת Sara étoit la même chose que אורו Sara étoit la même chose que Schor qui lignifie un taureau, & fi INUN ischteca qui vient de AUN ischa venoit de TIUN ifche , qui fignific un holocaufte. Ceux qui entendent l'Hebreu verront bien qu'il n'y a rien là, qui ne soit conforme à l'analogie de la Langue. Il ne faudroit qu'ajostera cela une autre phiase Hebraique יותנו ודע Vajitthenou Zerang , & dedetunt semen in taurum, &c. & ils donnerent de la posterité, &c. & l'on trouveroit encore là le dénovement de la circonstance, que l'on pourra lire dans Palephate. Ce n'est pas que l'on croie que ceux qui réciterent les premiers cette histoire en Grece, eussent lu le livre de la Genese, mais ce pouvoit être des Cananéens, qui la récitoient en leur langue dans les mêmes termes.

5. On peut voir, dans la Préface de M. Gale, les raisons qu'on a de conjecturer que Phurnutus, ou plûtôt Annaus Cornutus a vécu du temps de Neron, & est celui dont Perse parle dans sa cinquiéme Satire. Il

A Gen. ITILI.

### 34 Bibliotheque Universelle

cherche des mysteres de Physique dans l'histoire fabuleuse des Dieux, comme avoient fair avant lui plusieurs Philosophes, qui n'avoient pu supporter les absurditez qui s'y crouvent. Mais leurs allegories ont deux défauts capitauxil'un est qu'elles ne sont ap-puices que sur leur imagination, qui leur fait voir dans les sables ce qu'ils y veulent trou-vet: comme l'imagination fait voir aux enfans routes fortes d'animaux dans les nuées; -& trouver dans le son des cloches tous les mots qu'il leur plait. Ils n'apportent aucune tradition de ces temps éloignez, ausquels les fables doivent leur naissance, pour faire voir que la plus profonde Antiquité avoit en dessein de débiter sa Physique, sous les énigmes des fables Le second défaut c'est que ces sentimens de Physique sont, ou des choses que tout le monde apprend par les sens & que tout le monde sait ou des visions des anciens Philosophes, quin'ont aucun fon-dement. On en peut ajouter, si l'on veut, un troisième, c'est que Cornutus cherche les étymologies des noms des Dieux dans la Langue Greque, comme si cette Langue Ltoit une Langue-Mere, & comme si ceux qui leur donnerent les noms, qu'ils avoient chez les Grecs, avoient eu dessein de marquer par là de certaines proprietez des corps.

6. Le Philosophe Saluste suit les mêmes sentimens dans son livre des Dieux, & du monde, mais il se contente de marquer

& Historique de l'Année 1687. 95 en peu de mots dans les Chap. 111. & 17. que les fables doivent être entenduës d'une maniere mystique, & dans tout le reste du Livre sans parler plus des fables, il explique simplement fon sentiment touchant les Dieux & le monde, qui est conforme à celui des Platoniciens, quoi qu'il fût Cynique. Cornutus au contraire tâche d'expliquer chaque fable des Dieux, & entre dans le détail. Saluste joint à ce qu'il dit des Dieux plusieurs choses de la Providence, & du Bonheur & du Malheur, qui attendent les bons & les méchans aprés cette vie. Il paroît par ce petit Ouvrage que ceux qui ent parlé de cet Auteur, comme d'un homme de beaucoup d'esprit ne nous ont pas trompez. Suidas en raporte aussi une réponce digne d'un Philosophe comme lui. Il étoit allé voit un malhonête homme élevé à une grande puissance, qui voulant le railler lui dit , en le voiant entrer: Eft-ce que les Dieux ont quelque chose à faire avec les hommes? Saluste lui repliqua sur le champ: Que voulez vous direttout le monde ne sait-il pas que je n'ai jamais été Dieu, & que vous n'avez jamais ésé homme?

7. La vie d'Homere est de Denys d'Halicarnasse, ou au moins d'un Auteur, plus vieux que Quintilien, qui en a traduit quelques endroits. Elle ne contient pas tant la vie d'Homere, qu'un Panegyrique de ce Poète, où l'on remarque premierement les Dialectes de les sigures, dont ils est servi. On s'étend là dessus fort au long, & il y a plusieurs remarques tres utiles pout l'intelligence d'Homere & des autres Poètes qui l'ontimité. En suiteon tâche de montrer qu'il a été grand Theologien, grand Philosophe, grand Medecin, qu'il auroit été capable de commander une Armée, ensin qu'il savoit presque tout. On sait que lors que l'on a conçu une trop haute estime pour quelcun, la moindre allusion qu'il fait, en parlant, à quelque science, est une preuve incontestable qu'il entend cette science à sonds. C'est ainsi que les Grammairiens Grecs en usoient à l'égard d'Homete, & l'on en pourra voir des exemples remarquables, dans la vie qu'on publie ici.

8. Ŝi l'on avoit besoin de preuves, pour ce qu'on vient de dire, on on trouveroit encore de tres-sortes dans les Allegories d'Homere, par Heraelide du Pont, que l'on a aussi ajoutées à cette seconde Edition. Il desend Homere, avec beaucoup de chalcur, contre ceux qui l'ont accusé d'avoir parlé des Dieux d'une maniere tout à fait indécente. Il die même des injures à Platon. (a) qu'il appelle stateur, apparemment de Denys de Syracuses, de qui il teçut de grands presens, dans les voiages qu'il sit en Sicile, & calemniateur d'Homere. Ce Philosophe, admirateur au reste du stile & de l'esprit d'Homere, vou-loit le congedier de sa Republique d'une maniere honorable. Bpicure rejettoit aussi

& Historique de l'Année 1687. 57
toutes fortes de Poëlies, & par confequent
celles d'Homere.

— cujus ex ore profusos

Omnisposteritas latices in carmina duxie.

Amnémque in tenues ausa est deducere
rivos

Unius fecunda bonis.

Heraclide ne peut soussirir ces sentimens, il prétend qu'Homere a parlé Allegoriquement dans les endroits que l'on censure, & s'étend beaucoup à montrer que la peste qu'Homere artribuë, dans le premier de l'Iliade, à la colere d'Apollon, n'étoit autre chose qu'une maladie contagieuse, que les chaleurs de l'Eté avoient produite dans le camp des Grecs, & qu'Homere n'a voulu dire que cela. Il accuse même Platon de l'avoir pillé, aprés l'avoir censuré. Le malheur est que ses Allegories ne sont pas mieux sondées, que celles de Cornutus.

9. Le neuvième Traité contenu dans ce Recueuil est le Livre d'Ocellus de Lucanie, où il tâche de prouver par des raisons de Physique que le monde est érernes. Il a vécu avant Platon, & il semble que c'est de lui qu'Aristote a pris son opinion de l'éternité du monde. Il divise les Elemens & leurs qualitez de même que ce Philosophe, & débite gravement, comme lui, de pitoyables raisonnemens, dont ni la fotme n'est presque supportable. Cepeur dant à cause de l'antiquité de ces Auteurs. Loiss Nagarda qui la publié le premier, & Tom. 111.

qui y a ajoûté d'assez longues notes , n'a pas laissé de rendre service au public Ocel: lus qui savoit que l'on faisoit voit que les hommes n'avoient pas été de toute éterni-té sur la tetre, par le témoignage de l'Hitour la terre, par le tennoguage de l'alfordire & de la tradition, qui marquent ceux qui ont les premiers habité divers païs, comme le témoignage de l'Histoire Greque, qui ne connoissoit rien de plus ancien qu'Inaque Roi à Argos. Ocellus, dis-je. répond à cela qu'Inaque n'a pas été le pre-mier habitant de la Grece, absolument par-lant, mais le premier aprés quelque grand changement. La Grece, dit-il, a eté plusturs fois barbare, & elle le sera encore plusseurs fou , à cause des Colonies qui y sont venuës d'ailleurs, &c. Cette réponde pourroit avoir lieu, s'il s'agissoit ici de quelques milliers d'années seulement, mais si l'existence des hommes n'a point de commenocment, il est inconcevable qu'il ne soit resté aucuns monumens plus anciens, &

Aprés avoir esfaié de prouver que la rerte est éternelle, il donne d'assez bons précoptes, touchant la propagation du genre

Aumain.

10. Aprés Occilus on tronve un autre Philosophe Italien, qui a vécu austi avant Platon, ou au moins de son temps; c'est Timée de Lopres, dont on trouve ici le Traité de l'Ame du Monde. Il a des sentimens sort opposes à ceux d'Ocellus. Il

& Historique de l'Année 1687. 99 décrit la création par un Dieu invisible, l'ordre du monde, la creation de l'homme, la disposition de son corps , les facultez de son esprit, son devoir à l'égard de la Vertu & du Vice, & enfin la récompence de la premiere & la punition du second. Tout ce qu'il dit est fort enrieux, & digne d'être lu avec application; mais il y a deux défauts considorables. Le premier c'est qu'il ne fait que propoler son sentiment, fans en apporter des preuves, ni historiques ni Philosophi-ques, à quoi Platona essaié de suppléer en quelque forre dans le Dialogue qu'il a intitule Timée, & qui est une espece de Commentaire de l'Ouvrage de Timée de Locres. Le second, c'est qu'il semble n'avoir pas cru les récompences & les peines d'une autre vie, ou par le moien de la Metempsycose, ou de quelque autre maniere, comme il paroit par ces paroles:Geux à qui la destinée a, accorde le fort , marchent à une vie ,, trés heuseuse par les sentimens les plus ,, veritables : mais si quelcun est dur & in-" corrigible, qu'il s'attende à être puni des. ", peines prescrites par les Loix, & de celles " que l'on dit renir du ciel & des ensers; , car les morts malheureux sont soumis " à des peines inévitables, & à tont le , a des peines inevitables, & a tout is, reste que le Poère d'Ionie (Homere), qui est fort louable pour cela, a tiré, de l'ancienne opinion, pour rendre les hommes gens de bien. Car comme nous guerillens les corps par des poisens, fi ", les viandes saines ne les penvent remet-", tre : nous tenons les ames dans leur de-", voir , par des mensonges , si elles ne se ", laissent pas toucher par la veriré & c. Platon aencote voulu remediet à cela , en parlant beaucoup plus affirmativement de l'autre vie.

11. Après Timée sont les Caracteres de Theophraste, trop connus pour s'y arrê-ter: 12. Les sentences Morales de Démophile, de Démocrate, de Secundus, & de Sextus Philosophes Pythagoriciens , que contiennent d'excellens avertissemens pour La conduite de la vie : 13. Les fragmens de divers Philosophes Pythagoriciens, ti-rez de Stobée, ou M. Meibom a ajoûté quelques corrections, par lesquelles il a éclairei des endroits qui étoient corrompus. Outre cela il y a quelques Discours d'un Philosophe nomme Minos, où il prouve que le bon & le mauvais, l'honête & le deshonête, le juste & l'injuste, le vrai & le faux ne font pas les mêmes parmi tous les hommes : un fragment d'Archi as : deux Lettres de Pythagore, & une de Lysis son disciple : cinq de trois Dames Pythagoriciennes Theano, Meliffe, & Muie, qui fonc dignes d'être lues, mais qu'on soupçonne n'etre pas d'elles, comme on le peut voir dans les nôtes de Luc d'Holftein fur la vie de Pythagore.

4. Les Intluis de Bion & de Moschus Traduires de Grecen vers François, avec & Historique de l'Année 1687, 101 des Remarques, 1687. A. Amst. ches. Desbordes, 12, p. 134.

N peut bien joindre cette édition de Bion & de Mosehus à selles des Auseure dont on vient de parler, puis qu'encore qu'ils soient en vers François, on a mis le Grec à côté. M. de Lengepierre, qui est l'Auteur de cette version, avoir ééja donné au public Anacreon, de la même maniere, & semble nous promettre d'autres Auteurs. traduits & commentez de même que ceuxei. Il avoit déja remarqué dans sa Préface. fur Anacroon,les difficultez qu'il y a à imiter dans une autre Langue, des Originaux de la beaure & de la finelle des anciens Pore tes Grees, & seux qui ont quelque como ils-fance de cette sorte de choses peuvent ailé-ment se les imagines. Comme on peut dre an Gree bouteoup plus de choks en meinade mots, qu'on ne peut le faire en François,. l'Autour a été obligé d'être bien plus diffes que ne le font Bian , & Molchus, & de: mettre ardinairement doux vers François pour un Grec. Outre les autres raisons qui sont communes à la Langue Greque & à la Langue Latine. la premieic a certaines Existeres compocées , qui font l'uma: de sat principales boanten. & qui n'étant pan en usage parmi nous de-mandent une parase pour développer les sens differens des dissers mots qui les composent. Ami à moins que d'ôter à l'original une partic

pastie de ses beautez , il faur être plus long dans la Version. Mais il arrive quelquesors que l'on tombe dans un autre défaut, qui est difficile à eviter dans la Poene Françoile, e est que lon rend languissant & plat, ce qui étoit plein de force & de vivacité dans l'Original. Pour achever le vers, ou le sens, on est obligé d'ajoûter des synonymes, qui rendent necessairement toutes nos versions Françoiles, foibles, quelques bonnes qu'elles soient, si on les compare avec le Grec. C'est un défaut qu'il faut attribuer à la Langue & , non aux Traducteurs. Par exemple voici le commencement du premier Poëme de Bion, qui est une espece de chanson lugubre sur la mort d'Adonis dont on peur voir l'Histoire dans le 3 Tome de cette Bibliocheque:

Α'ιάζω τὸν 'Αδωνιν , ἀπώλετο καλὸς 'Αδωνις, Ω λετο καλός "Αδωνις , έπαιαζυτιν Ε' εωτες.

C'est à dire mot pout mot je pleure Adonis, le bel Adonis est mort; les Amours répondent en pleurant, le bel Adonis est mort. Il est presque impossible d'exprimer en deux vers François toute la force de ces paroles. On pourroit bien dire:

Je regrette Adonis; il a fini son sort; Les Amours en pleurant répondent, il

est mort.

Mais on retrancheroit l'épithete xalis beau , qui n'est pas superflue en cette occafion, parce qu'elle renferme la raison pour laquelle Misterique de l'Année 1887. 103 laquelle on regrette si fort Adonis, c'est qu'il étoir en la fleur de son âge, & si bien fait de sa personne, que l'on feint que Venus en étoit devenue amoureuse. Pour exprimes donc sette Epithete, M. de Longepierre a été obligé de mettre en quatre vers François ce qui est contenu dans les deux vers Grecs, que l'on vient de lire.

Du charmant Adonis je plains le trifte

Je regrette Adonie, je le pleure, il est

Il est mort : les Amours regretant tans de charmes.

Partagent ma douleur & répandent des larmes:

Cependant seux qui aiment nôtre Poësisme laisseront pas de lire avec beaucoup de plaisir cette Version: & quoi que ceux qui entendent le Grec puissent trouver iei plus de saissaction que les autres, en comparant la Version à l'Original, ceux qui n'entendent que le François pourront regarder, s'ils veulent, cette même Version, comme si l'Auteur avoit été le premier, qui cût fait des vers sur les sujets que Bion & Moschus ont décrits dans les Poësies. Ils y versont bien des endroits, qu'ils ne prendroient pas pour des traductions, à moins qu'on ne les en eût avertis.

L'Auseur a ajoûté des Remarque s, où il

### 104 Bibliotheque Universelle

rend raison de sa version, & où il éclaireit les endroits difficiles, en rapportant les Hiftoites ou les contumes, aufquelles Mokhus & Bion font allusion, ou en les corrigeant, ou en les comparant avec d'autres pailages des Poctes Anciens on Modernes.

Il a soin même de les traduire en vers François,& il en rapporte quelquefois de fe iolis, qu'on lit ses notes avec autant de plaifit que le Texte. On peut voir les vers Grecs & Italiens , qu'il rapporte & qu'il traduit dans ses notes sur la premiere Idylle de Moschus, intitulée l'Amour sugirif. On y pourra presque remarquer la même diffegence entre la Poesse Italienne & la notre, que l'on a fait remarquer entre la môtre & la Greque, sur tout dans la version de ces vers du Prologue de l'Aminte, Ella mi segue, &c. Quoique la Version Françoise n'air &c. Quoique la Version Françoise n'air sien de dur, ni de gêné, & que la pensée sont fort agréable en elle même, la multitude des mots, qu'ila fastu emploier pour la dire en François, empêche qu'elle ne puisse avoir le même agrément que dans l'Italien.

Au resureux qui ne sauront pas, dans quel temps Bion & Moschus ont vécu, pourront le voir, dans un petit abregé de leur vie, que M. de Longepierre a mis à la tête de sa version. Il sair voir que Bion, Théocrite & Moschus ont vécu du temps

Théocrite & Moschus ont vécu du temps de Prolomée Philadelphe, mais que Mochens étoit le plus jeune. On trouve ici le traduction de tout ce qui nous reste de Bion. & Historique de l'Année 1687. 109.

Bion & de Moschus, excepté de l'Europe de ce dérnier, parce que l'on doute si elle est de lui. En recompense on a traduit l'Onriftya

de Théogrite.

Outre la version de ces Auteurs Grech M. de Longepierse nous donne dix Idylles de sa façon, ou l'on pourme voir le prosse qu'il a fait dans la lecture des anciens Poctes Grecs & Latins, par divers endroits qu'il en a imitez , comme la descente d'Orphée dans les enfers , qui eft dens la x Idylle, & que l'on y pourra comparer avec telle de Virgile. Ce n'est pas que l'Auteur n'ait inventé une infinité de chofes, & n'ait donné méme à les innications un autre air, que n'ont les Originaux. On verta que ces Idylles fonts d'un figle beaucoup relevé que celles de Théocrue . & l'on en mouvera les raisons dans la préface , avec quelques reflexions far l'origine des vers Bacoliques. Comme chaque Aureur a de cerraines manieres de parler , dont-il fe fert plus fouvent que les. autres , on remarquera dans celuirei affen. souvent celle que les Rhetents appellent Afgudeton:, c'eft a dite retranchement de conjonctions : & des Répetitions d'un mêt me mot , en mettant une epithete entre deuxt, comme Amour, le tendre Amour! Les goûts étans auffi différens qu'ils le font: for ces matieres , il se pourra bien faire que: quelcua trouvers que ces figures reviennent Im pen trop fourent.

Sentimens no ERASME DEROTTES.

DAM Conformes à ceux de l'Eglife Catholique, sur tous les points Controverfoz. Dédiez au Roi de la Grande Bretagne, in 12. pag 415. à Cologne.

٧.

C E Volume n'est que la premiere Par-tie d'un Ouvrage, qui en doit avoir deux. On se propose dans celle-ci de faise voir, la grandeur de l'Esprit d'Erasine, & dans l'autre la conformité de ses sentimens avec ceux de l'Eglise Romaine, sur zous les points Controversez. Il paroit par la Preface de M. Richard Prieur de Beaulieu S. Avoie , Auteur de ce Livre, qu'il a. dessein d'activer à l'Eglise Romaine ceute qui ont de l'estime pour Brasme, en faisant woir qu'il a todjours été fort opposé aux Réformateurs. C'est la le dessein de l'Auteur ; mais on peut tirer quelques autres. comme on le verra par la suite de cet extrait. Il reduit ce qu'il dit en ce Volume à Sept atticles, qu'il nomme fept Veritez, furlesquelles il fait diverses Reflexions , & quelquesois des Digressions pour l'éclaireissement de son sujet. On donnera une sidée plus distincte de tout cela, aprés avoir is un mot de la Méthode générale de l'Au-

teur,

# & Historique de l'Année 1687. 107

teur. C'est que le Livre, dont il s'est principalement servi, pour faire le Panégyrique d'Erafme, est un livre d'Brasme meme, qui fert par tour de témoin dans la propre cause. Ce sont les Epitres, & particulierement celles, ou il crie contre les Moines & les Réformateurs, & où il se défend contre les Ennemis. Il y attaque ces derniers avec beaucoup de chaleur, & pour répondre à leurs calomnies, il est obligé affez souvent de se vanter. Tout ce que dir Braime en cette occasion passe pour des veritez incontestables, & on cite les paroles, presque comme: les Geometres citent des Axiomesd'une evidence reconnue; & comme s'il avoit toûjours dit tout ce qu'il pensoit, & sans supprimer quoi que ce soit, dans des Apelogies, où il devoit parler avec beaucoup de précaution. Il est vrai que cette méthode n'est pas nouvelle, & que les moindres pa-roles des Peres, passent chez de certaines gens, pour des démonstrations. Or il y a en sans doute un bon nombre ce ceux que la posterité a honorez du nom de Saint, qui ne valoient pas Braffire.

I. a La premiere verité cest qu' Erasme passe entre les Doctes, comme le plus savant homme de son secle. Personne n'en doute, & c'étoit avec raison que les Papes, les Empereurs & les Rois le vouloient combles d'honneurs & de richestes, comme l'Auteur demontre au long. Il croit que ce sur passe

hamilité, par mépris pour les richesses, & pour ne pas faire croire à ses ennemis qu'il: für demeuré attaché à la Communion Romaine par interet, qu' Braime réfusa tour ce qu'on lui présentoit. Ce servir sans doute une rémerité que de juger mal du cœur d'un. aussi grand homme qu'Erasme ; mais on pout croire, sans faire le moindre tott à sa. Venni, qu'il entra un peu de cet Amour pour-la Linna Ti qu'il a tant cherie, dans le senereux refus qu'il fie des richelles & des. dignitez Ecclesiaftiques qu'on lui offrie. Da fait allez que s'il eur accepté un Bénefice, on s'il eut même été élevé au Cardina. Agt, il n'auroit fait qu'entrer dans un eselavege honorable, où il n'autoit osé écrire que se que les Censeurs des Liwes auroient-Mouvé bon ; & que s'il en avoit nfe autrement , il se seroit attité de méchantes affaises. Si fes Ouurages avoient été imprimezà Rome, en n'y verroit pas tant de traits libins , fur toute force de fojets, que les Auseurs de l'Indica Empurgatoire ont jugé dewoir cur coniger,

II. ALa leconde Verité, c'est qu'Erasine s'est attiré la colomnie & la médisance de quelques Doctours & de plusieurs Moines, des belles Lettres : 2, parce qu'il a attaqué, forsement les ubtilitez vaines de inutiles, fondées sur des raisennemens d'Aristotes, mo en unfaignoit dans les Ecoles de Théologies 3. PATER

& Historique de l'Année 1887. 109 3. parce qu'il s'est opposé à la mauvaise do-Arine & à la Tyrannie publique que les Religieux Mandiants exerçoient sur la confeience fur la foi de fur la vie des plus grandi. ferniseurs de Dieu. L'Auteur fait voit au long, en prouvant ces trois Chefs, que le savoir rendoit alors suspect d'héresse, que la Théologie Scolastique passoir mal à propospour la Théologie Chrétienne, & ensinque les Moines avoient introduit une infinité de superstitions , qu'ils soutenoient avec une violence inconcevable. Les Protestans n'ausont sans doute aucun démelé sur ce sujes. avec M. Richard, mais s'ils croioient remarquer tous ces mêmes défauts dans l'Eglise Romaine, & quelques autres encore pires, comme la Morale des Casuiftes , qui n'est venue que depuis la Réformation, au comtile d'impieré où elle est; les Protestans, disje,ne le sentiroient pas extrémement portez: Arentrer dans le sein d'une figlise, qui au Lieu de profirer des reproches d'Brasme, est empirée depuis ce temps-là, comme ils le eroient. Ils diroient que les Docteurs Ca-tholiques qui souhaitent la Reilinion, de-proient faire en sorte qu'on retranchat les abus, qui ont causé le schisme, avant qued'inviter les Protestans à se réunir. Ils nepourroient le persuader que l'Eglise Romaine air aucune envie de corriger les abusinévitables, qui le commettent dans fon-fain, puis qu'un schisme de plus d'un siecle se demi, a les reproches continuels qu'on lui a

faits là dessus n'ontrien produit. L'inquisition particulietement & la tyrannie n'ontfait que s'augmentet, & l'on agitoit avec laderniere rigueur corre un homme, qui diroit:
publiquemet que les images sor plus de malt
que de bien à la pieté, quoique ce soit une
verité palpable, pendant que l'on tolere publiquement les sentimens des Cassisses. Lomoien que les Protessans des Cassisses des
les Protessans des Cassisses des
les directeurs de l'Eglise Romaine son
raimez du S. Esprit; pendant que cerra, qui yparlent de Résonnation, sont éloignez par
tout, comme le remaique l'Auteur de touteforte d'emplois, & que la plus outrée superstitton, bien soin de nuire, ser à s'avancer.

Pour sevenir à nôtre Auteur, il rapporte fur le sujerque l'on a marqué, diverses particularitez digues d'étre luës, mais où ses Docteurs de l'Eglise Romaine trouveront bien plus à prositer, que les Protestans. Brasme y fait une si afficuse peinture de sonssiele, qu'il semble que la pieté y sûr presque entierement éteinte, & qu'il dit plus † d'une fois qu'il ne restoir plus que de faire une harangue sunebre pour la Religion Chréstient qui apparemment ne reconveroir jumain la vie. Mibil superest, niss ut seribame Bpiraphiam Christo nunquam revistaro. La douleur que ce grand homme ressentoir, en considerant la corruprion extrême de sonssiele, faison sans doute qu'il s'exprimoit d'une manière un peu plus tragique, qu'il p'auroie.

& Historique de l'Année 1687. 113 n'auroit fait en une autre occasion. Mais cela n'empêche pas qu'il no le défende fouvent des calomnies de ses sonomis » en le moquant d'eux , comme loss qu'il dis. . Ils croient que S. Etançois de en coloro "contre moi, de ce que j'ai consuré les Moines, qui promettent le ciel à ceux qui sons ensevelis dans l'habit des Franciscains "Mais il n'y a pas long-temps que S. Fran-,, çois.m'elt apparu en longe, aprés minuit, ,, avec no vilage gai & m'a temercié de co que j'avois fair. Il est mai que nôtre Auteur prend cette petite histoire serieusement, mais ceux qui connoissent Erasme, auront de la peine à s'empôcher de croise, qu'il oppose aux visions des Moines une autre vision, qu'il avoit autant de droit defeindre, gu'eux en avoient d'inventer les lenrs.

On rapporte b fort au long-les plaintes, qu' Braime failoit aux Empereurs & aux. Papes de la tyrannie des Moines Mendians, qui étoient Inquisiteurs de la Foi; & qui-portoient les Princes à des violences, a dont Jesus Christ ne nous a donné ni présentes, na éxemples, comme dit fort bien nôue Auteur. Il soupconne que ceux-là même, qui donnerent à Charles-Quint le constil d'agit par le seu coutre les Lutheriens, surent aussi cause qu'au set mourir b dixsept millions d'habitant des Indes Occidentales, ou du Parou, afin d'anoir seur pass, seuve et leurant perseu, afin d'anoir seur pass, seuve et leurant perseu, afin d'anoir seur pass, seuve et leurant perseu.

a.Lib.27,Ep.7. adUtenbovium, kp. 179

perles. D. Barthelemi de las Casas, ajoûte: M. Richard, Evê şue de chappa en la nous-velle Espagne, en a fait imprimer l'Histoire à Seville en 15 42. cr qui donna sant d'orreun à tous les Chrétiens, que Philippe II, la fit: supprimer. Elle a été depuis traduits en François, & imprimée à Pare en 1635. Cr. à Lyon en 1642.

Il crie avec Brasme contre les Inquisseurs trop violens du fiecle passé, mais de peux ,, qu'on ne s'y trompe e il ne prétend pasdiâmer la sage conduite des Princes , qui , punissent les Héreriques leurs sujers, com-» me perturbateurs du repos public das leurs , Etats; qui ne veulent pas obeïr à leurs Or-,, donnances; qui se font donner des places » de sureté, pour gage de la parole de leurs , Princes, & pour appeller à leur fecours les-, Princes érrangers, quand ils woudront: ou. , qui font enan des cabales sous main, » pour le révolter à la premiere occasion, "&c. Il n'eft pas difficile de voir qui l'on. " entend par là ; & fr c'étois ici le lieu de rétorquet de semblables saisonnemens, on disoit la même chose des Ecclesialtiques qui frent nalire, & qui fomenterent les guerresde la Ligue, & qui font encore aujourd'hui : formidables aux Rois, parce qu'ils reconnoillent une puissance supérieure à la leurs. On disoit que l'on ne pourroit blamer des, Princes, qui prendroient contre eux les me-. mes précautions, qu'on a prifes contre les.

#2:326i. h2:326i. 67. 244i.

& Historique de l'Année 1687. 113. Prétendus Hérétiques. Mais ni les uns, ni les autres ne penvent être punis avec justi-

ce, pour les fautes de leurs prédeceffeurs.

L'Anteur paroit être fort animé (a) contre ceux qui élevent trop l'autorité des l'apes, & qui rabaiffeit celle des Rois, ou des Bréques, comme les Moines faisoient du temps d'Erasme, & comme a fait depuis peu l'Auteur d'un livre intitulé. Trastatus de

Libertatibus Ecclesia Gallicana.

A la p. 158. On trouve une Digreffion qui va jufqu'à la p. 204. & qui est intitulée Amieles de la Conjuration des ennemu d' Erasme. On décrit là au long les méchantes voies, dont les Moines se servoient pour diffamer Brafme , & pour le perdre, s'ils euffent pu. On ajoûte à cela diverses refferions de Morales, qui pourroient faire croire que fous les perfecutions d'Eraime, on a woulu faire le portrait de ce qu'un Illustre persecuté & tous les amisont souffert & souffrent entore dans l'Eglise Romaine. On les a diffamez, on a fait de faux extraits de leurs livres, on empêche le peuple de les lire, on a die qu'ils favorisoient les Hérétiques , min on en use de même à leur égard qu'on en ula autrefois envers Brafine, li ce n'est qu'on ne seun offre ni Evêchez, ni Chipeaux de Cardinal, L'Auteur (b) s'étend beaucoup fir la fausse dévotion, & montre que le caractère principal de certe piete trompeufe eft d'être trop attachée à 314 Bibliotheque Universelle ...

de certains devoits exterieurs, qui ne puri-

fient point le cœue.

111. La (c) troisséme Verité c'est que se Erasme avoit savonisé Luther, toute l'Allemagna auroit ésé perdué pour l'Eglise Romaine. Si cela n'est pas vrai à la rigueur, on fait voir, au moins, qu'il y a blen de l'apparence qu'Erasme auroit attiré après lui une grande partie de l'Allemagne, à cause de son grand savoir & de la haute estime où il étoit dans tout ce

païs.

L'Auteur qui fait ( a ) valoir par tout le desinteressement d'Erasme apostrophe à cette occasion, d'une maniere assez particuliere, quelques savans morts dans la Religion Protestante, qu'il declare damnez: J'appelle ici , dit-il , les Scaligers , les Casaubons, les Blondels , les Grotius & tous les autres [avans, qui pour avoir trouvé UNE P Lus GRANDE FORTUNE dans le parti de l'Heresse que du côté de l'Eglise Catholique, ent combatu la foi Orthodoxe. M. Richard auroit fort bien fait de nous dire quelle grande fortune Scaliger, Cafaubon & Blondel one euë chez les Protestans. Scaliger a été Professeur Honoraire à Leide, Casaubon Bibliothecaire du Roi d'Angleterre, & Blondel Professeur das l'Ecole lifuftre d'Amiterdam, & aucun d'eux n'a jamais en deux mille écus de rente. Est-ce là la plus haute fortune, qu'on puisse faire dans l'Eglise Romaine)

& Historique de l'Année 1687. 111 Pour Grotius il a été mal traité de ses Concitoiens, avant que ses principaux. Ouvrages rouchant la Religion fusient faits il l'aété aprés qu'il les eur publicz, & n'a jamais pu obtenis la permission de venir passer sa vieillesse dans sa parrie. Au contraire on lui donna pension en France, & il ponvoit esperer de grands avantages en embrassant la Religion Romaine, dont il a parlé avec autant de moderation qu'aucun Catholique raisonnable le puisse souhaiter. Il a soûtenu même divers de ses dogmes, contre des Docteurs Reformez. Si M. Richard a été si mal informé de l'état où ces grands hommes ont été pendant leur vie, qui pourzoit croire qu'il sut des nouvelles assurées de celui, où ils sont aprés leur mort? Cependant voici comme il en parle : Erasme est dans le ciel & ils sont dans LES ENFERS, puis qu'ils sont monts hors le sein de l'Eglise Catholique.

IV. (a) La quatrième Verité de nôtre Auteur, c'elt qu'Erasme a été le plus grand ennemi de Luther és des Lutheniens. L'Auteur fait voir qu'encore qu'Erasme eût répondu civilement à Luther, avant que de le connoître, il n'a jamais eu aucune part à ses desseins, & qu'au contraire il a toûjours desapprouvé ses manietes emportées. Mais ce qu'il y a de plus remarquable sur cet article, ce sont les Considerations que l'Anteun sait (k) sur les sautes que l'en six

contre l'heresie de Luther. Elles se téduisent à ces chefs. 1. On souffrit qu'une querelle pour des quêtes, entre des Moi-nes mandians, éclatiat devant le peuple, au-lieu de l'étouffer. Luther combattoit d'abord des superstitions, que des personnes éclairées desapprouvoient, comme Erasme l'affure, mais cela excita contre lui tous ceux d'entre le petit peuple ( a ) qui avoient un esprit de Iuif sous un nom Chrétien, & qui ne pouvoient fouffrir qu'en parlat contre leur fausse dévotion, dont ils sont ordinairement toute leur Religion. Cela faifoir passer les savans pour Lutheriens, parce qu'ils blâmoient les abus , & caufa tant de bruit qu'enfin le mal devint incurable : anlieu qu'on l'auroit pu, peut-être, guerir, s'il n'y eut eu que des Savans , qui le fussent mêlez de cette affaire.2. On n'opposa à Lurher que des Déclamateurs & des ignorans, ou des Moines séditieux. On fait ici plu-Leurs Réflexions sur la maniere de combatne les Héretiques, lesquelles peuvent eur atiles aux Missionnaires qu'on envoie dans le Nord. 3. On n'imposa pas silence aux Prédicateurs des deux partis, comme il l'aupoir fallu faire, & emploier en leur place des personnes sages, doctes & paifibles. 4.On ne voulut sien relâcher d'aucune part, & particulierement du côté des Moines. Adrien VI. qui avoit eu quelque dessein de réformer la Cour de Rome, étant mort, an'

& Historique de l'Année 1687. 117 on n'en parla plus,& ce fut en vain qu'Eralme en éctivit au Pape, à l'Empereur & à divers Princes c.On exerça une grande cruatré sur les Lutheriens, par le conseil de quelques Moines Mandians. 6. Les Evêques d'Allemagne s'acquitoient de leur charge, avec une extrême négligence. 7. On ne le mettoit point en peine d'appailer la colere de Dieu, par une meilleure vie. 8. Toute l'Europe écoit en guerre, & le Pape qui, selan les Moines, lors qu'il s'agissoit de leur " profit, pouvoit commander aux Anges & , aux Démons, n'avoit pas affez d'autorité. s, pour empêcher (s) ses enfans de conti-,, nuer une guerre si pernicicule : Fa cum quastus negotium commendatur, potest & Angelis & Damonibus imperare, hîc nihil potest apud silios suos à tampernicioso bello coercendes. Cependant les Héretiques s'augmentoient, & Ecolampade avoit écrit sur l'Eucharisticavec tant de savoir, tant de ", railonnemens , & tant d'éloquence, qu'il "y en avoit assez pour séduireles Elûs, fi Dieu ne l'empêchoit : (b) tanto studio, totque machinis argumentorum, & tanta facundiâ,ut seduci possint,ni vetet Deus, ctiam electi. On dit qu'Erasme se préparoit à lui répondre, mais on ne voit pas qu'il l'ait fait, & c'est sans doute ce qui a fait croiro qu' Brasme favorisoit secretement ses senti-

a Lib. xvII. Ep.8. b ad Beddam an Isss.

mens. Car enfin on a beau dire qu' Etaline, par humilité, attendoit que de plus lavans que lui répondissent le monde croira tous jours que s'il s'éroit senti aussi fort sur tous les points controversez, que sur la matiere du Franc-Arbitre, il n'autoir pas sait dissiculté de passer les bornes de cette prétenduë humilité. Il ne faisoit autre chose que représenter la dissiculté qu'il y avoit à répondre aux Résormateurs; & l'ignorance de ceux qui les atraquoient, sans entreprendre de mieux faire. G'ost ce qui persuadoit bien des gens qu'encore qu'Erasme desapprouvât quelques dogmes des Résormateurs, ce qui lui déplatsoit le plus dans la Resormation, c'étoit la maniere dont elle se saisoit, & que c'étoit ce qui le retenoit dans l'Eglise Romaine. En este il ne crie pas tant contre leurs sentimens, que contre la maniere dont ils les soutenoient. & contre leur conduite trop emportée, selon son jugemét.

L'Anteur, aprés avoir remarqué ces fautes, a fair quelques réflexions sur la maniere dont l'Electeur de Saxe, le plus généreux Prince de son temps, s'engagea à soûtenis Luther. Il dit de plus que ce Prince trembla comme un Cain trois jours entiers avant que de mourir, Dieu l'avertissant de son héresie, par ce tremblement; & qu'Henri VIII mourût en disant: Tout est perdu. Il a tiré ce dernier trair de Sanders, mais cet Auteur a été convaincu de tant d'impostures, qu'il n'est pas sur de s'y sier. On peut voir la mort d'Henri dans l'Histoire de la Reforma. & Historique de l'Année 1687. 119

tion d'Angleterre pat M. Burnstp.813. Patt 1. Tom. 2. de l'Ed. d'Amsterdam.

V.s On propose la cinquiémeVerité d'une maniere un peu douteufe, c'est qu'Erasme a dit de Calvin, Video magnam pestem oriri in Ecclesia contra Ecclesiam; parce qu'Erasme mourut en 1536, & que Calvin ne put être au plutot à Bale, qu'en 1535 étant alors agé de 16 aus. Outre cela, ce n'est que Florimond de Raimond, qui n'est qu'un piroiable faiseur de Romans, qui a attribué à Brasme des paroles qui ne lignifient rien. Car enfin tous les Héretiques du monde ne se sont élevez que dans l'Eglise, & il n'y a rien dans ce jugement, qui puille convenir particuliérement à Calvin. Quoi qu'il en soit, on prétend qu'Brasme a condamné dans ses écrits les maximes sur lesquelles Calvin a fondé sa Réformation.

VI. b La sixiome verité est qu'Erasme s'est repenti d'avoir écrit durant sa jeunsse avec trop de bibersé de de railleries contre les abus, de cantre les superstitions, que l'ignorance de l'interêt avoient intraduites dans le service de l'Eglise. Tout ce que dit Erasme là dessus, c'est qu'alors il ne pouvoit pas prévoir les troubles, qui se everent dans l'Eglise depuis, & qui sur cause qu'on lui voulut faire des affaires de quelques railleries, qu'il avoit cru propres à guetir les esprits, de la superstition où il les voioit.

VII. La septiéme & derniere Venité, c c'est

qu'Erasme n'a point été l'ennemi des Moines, mais leur veritable ami, ce qu'on prouve parce qu'il a estimé quelques Moines vertueux, qu'il a déconseillé à quelques autres de sortir de leurs Monasteres, & qu'il n'a crié que contre les Moines ignorans, ou vicieux, qui étoient alors en trés. grand nombre. On fait iei diverses réslexions sur la maniere dont Brasme sortit du Monastere. & sur les abus qui s'y commercoient, aprés sur l'on rapporte les chess des plaintes qui l'on rapporte les chess des plaintes qui l'on conclut la septiéme verité par des Réslexions pieuses que l'on tire d'Erasme.

On finit cette premiere partie, par de justes louanges, que l'on donne à plusieurs ouvrages de ce grand homme, & particulierement à son instruction du Frince Chrétien: par des plaintes de ce qu'on n'a pas suivi ses avis, quoi que ce soit à lui que l'Allemagne est redevable de ce qu'elle n'a pas entierement abandonné la Religion Romaine: par quelques Réserions sur la pureté de la Foi d'Erasme & sur sa pieté, que l'on promet de montrer dans la seconde partie : ensin par une Prosopopée, où l'on introduit Erasme dans le ciel, priant Dieu pour le succés du

livre de M. Richard.

Pour ne pas interrompre la fuite de l'extrait de ce que l'Auteur dit fur la septiéme verité, on n'a rien dit d'une rasson qu'on croit communément être la principale, pour laquelle Beasme sortit du Monastere, c'est un'il

# & Historique de l'Année 1687. 12

qu'il ne pouvoit souffrit la tyrannie d'unt Superieur ignorant & superbe, qui n'a égard à rien, qu'à sa fantaisse, comme le sont ordinairement les Superieurs des Monasteres. On raconte là dessus un tout assez plais fant qu'Erasme fit à son Superieur & à un de ses Confreres, pendant qu'il étoit dans le Monastere de Tergon. On dit qu'il y avoit un Poirier dans le jardin du Couvent, qui portoit des Poires que le Pere Superieus, aimoit beaucoup, & qu'il vouloit qu'on, gardat pour lui. Erasme, qui étoit en cela du mêmegoût que son Superieur, se leva, quelques jours de suite de grand matin pour en aller dérober, sans qu'on le sûr. Cela obligea le Superieur, qui s'appercevoit de la diminution des poires de veiller luimême un matin de la fenêtre de sa cellule. pour découvrir le voleur, qu'il n'avoit encore pu savoir. Il faut remarquer qu'il y avoit un Frere dans le Couvent qui étois boireux Un jour donc que le Superieux faisoit la garde, il apperçut un Moine sur le Poirier qui cucuilloit les Poires. Comme il n'étoit pas encore bien jour, il résolut d'attendre un peu sans rien dire, pour recons noître qui étoit ce Moine. Mais il fit quelque bruit qu'il rasme entendit, de sorte que de peur d'être découvert, il descendit promtement de l'arbre, & s'en retourna vers le Couvent, en faisant le boiteux. Le Supérieur, qui crut reconnoître à coup sur le voleur des Poires, s'imagina qu'il falloit se taire Tome VII.

taire & attendre le jour, pour le censurer en pleine Communauté. Dés que l'on put as-sembler les Moines, le Supérieur, après avoir dit mille belles choses sur la Sainte Obedien. ce, se tourna du côré du Frêre boiteux, & l'accusa de l'avoir violée de la maniere du monde la plus criante, en dérobant les poires du jardin contre sa défense réiterée. Le pauvre Frere eur beau protester de son in-mocence, cela ne sit qu'augmenter la colere du Supérieur, parce qu'il croioit l'avoir re-connu à une marque évidente, si bien qu'il lui imposa une grosse pénitence, malgré coures les protestations.

On ne croit pas,en faisant ce conte, faire tort à la mémoire d'Erasme, ni troubler par là le repos de ses cendres. Il aimoit si fort les bons contes & les bons mots que ceux-là même que l'on disoit contre lui le réjouisfoient. Tantam vim habet lepos & jucundisas fermonis, dit-il, ut etiam in nos aprè tor-

sis dicteriis delectemur.

#### ٧١.

Musæum Italicum, seu collectio Veterum Scriptorum ex Bibliothecis Italicus, eruta D. Johanne Mabillon & D. Mi-CHABLE GERMAIN Presbyteris & Monachie Benedictina Congregationis S. Mauri.Tomus I. in duas partes distinctus; prima pars complectitur corundem iter Italicum & Historique de l'Année 1687. 123 Italicum literarium: altera vero varia Patrum Opuscula & Vetera Monumenta, cum Sacramentario & Pænitentiali Gallicano. Patissis Anno 1687. pag. 628. in 4.

I L y a quatre ans, que M. Colbert engagea les P P. Mabillon & Germain à faire un voiage en Allemagne, aux dépens du Roi, pour y voir les Bibliotheques, & pour en tirer ou des Originaux, ou des copies des Manuscrits curieux qu'ils y pourroient trouver, afin d'en enrichir la Bibliotheque du Roi, ou d'en faire part au public. On a vû des fruits de ce voiage dans les Ouvrages du P. Mabillon de Liturgia Gallicana, de Cursu Gallicano, & dans le IV Tome de ses Ana-

lectes, qu'il publia à Paris en 1685.

I. Comme il mit, au devant de ce IV Tome, un abregé de son voiage d'Allemagne, le Musaum Italicum, qui paroit présentement, contient d'abord une rélation de ce-lui qu'il a fait en Italie, & en suite divers ouvrages de la basse Antiquité. Ce voiage n'a duré que quatoize mois, aiant été commencé en Avril 1685. & sini en Juin, 1686. Quoi que l'on y marque les lieux par où l'on a passé, & qu'on en donne quelquesois une petite description, on s'atrache principalement aux Bibliotheques, aux Monumens antiques, aux Reliques, aux Saturës, aux Bâtimens, aux Tableaux, & aux Savans que l'on a vus en Italie. Les curseux pourtont goir dans l'Original ce qui regarde les perfonnes

### 124 Bibliotheque Universelle.

sonnes vivantes ou les monumens de nôtre Siecle; on s'arrêtera particulierement, à quelques-unes des principales Antiquirez.

1. La premiere Bibliotheque, que nos Voiageurs virent, fut celle du Duc de Savoie, où il n'y a pas beaucoup d'anciens MSS. mais il y en a un d'un Auteur Moderne, qui vaut sans doute plus que quelque ouvrage des Moines de trois ou quatre cens ans. « Ce sont vint-six volumes d'un savant Romain, qui a vécu au commencement de ce Siecle, nommé Pyrrhus Lig rius, où il explique en Italien une infinité de Medailles, d'inscriptions, de bas reliefs, & d'autres semblables monumens de l'Antiquité Greque & Romaine. Il y a aussi un Dictionaire du même en six volumes; qui contient l'explication des mots Geographiques qui s'y rencontrent, & de toutes les autres manieres de parler difficiles qui y sont. Char-les Emanuel Duc de Savoie sonna dix huit mille Ducats de l'Original de cet Ouvrage: mais il seroit à souhaiter qu'un autre Prince, de la même maison, voulut bien dépenser une partie de cette somme, pour publier ces Livres, ou au moins permettre à ceux qui le voudroient faire d'en tirer copie. Le feu, qui consume tous les jours de grandes Bibliotheques devroit exciter & les Princes & les Savans à rendre public tout ce que leurs Bibliorheques renferment de curieux. Autrement plus on amasse de livres de cette nature, plus on en met en danger de se perdre pour jamais, puis qu'il ne faut qu'une incendie pour consumer en un heure plus de manuscrits, qu'on n'en auroit pû recueuillir en plusieurs Siecles. L'Aureur rapporte dans sa Préface que c'est ce qui est arrivé à la Bibliotheque de Gemblou dans le Brabant, & à celle de S. An cine à Venise, depuis son voiage d'Allemagne & son retour d'Italie.

Il y a encore dans le cabinet du Due de: Savoie la Table d'Iss, que l'on a dit p. 17. du 3. Tome de cette Bibliotheque être danscelui du Duc de Mantouë, parce qu'elle yétoit du temps de Pignorius, qui l'a expli-

quéc.

2. LeP. Mabillon rapporte une coûtume d'Italie, a qu'il vit pratiquer à Turin; le Vendredi Saint , & qui paroîtra assez Errange à nôtre Septentrion. C'est que dans la Procession solemnelle, qui se fait ce jour là, il y a de certains Pénitens à gages, qui: marchent les épaules nuës, & qui le fouettent eux mêmes, jusqu'à se mettre tous en ang. Ils commencerent à Turin à le fouetter dans l'Eglise Catédrale, où en attendant son A.R. ils se fouëttoient affex lentement, ce qui ne dura pas une demi-heure. Mais d'a. bord que ce Prince parut, ils firent tomber une grêle de coups sur leurs épaules déja déchirées & alors la Procession sortit de l'Eglise. Ceseroit, ajoûtel'Auteur une institu-F. 3

tion pieuse, si ces gens se fustigeoient ains par une douleur sincere de leurs péchex, & dans l'intention d'en faire une pénisence publique, & non pour donner au monde une espece de spectacle. Pia institutio, si publica pænitentia animo, ex sincero dolore, & non ad spectaculum seret.

3. # L'Auteur, étant allé de Turin à Milan, raconte assez au long ce qu'il y vit,& décrit particulierement la Bibliotheque Ambrofienne fondée par Frideric Borromée, neveu du fameux Charles Borromée, que l'Eglise Romaine a canonifé. Il y a plusieurs Manuscrits, principalement des Peres. Il y en a aussi un de la Version de Joseph par Ruffin, que Pierre Paul Boscha, qui a fait la description de cette Bibliotheque, juge être de treize-cents ans, & le P. Mabillon de onzecents; c'est à dire écrit peu de temps aprés celui auquel Ruffin à vécu. Il n'est pas en lettre quarrée, mais en caractere assez menu, tel qu'étoit celui, dont on se servoit du temps de Iustinien, & presque semblable à celui d'un Acte de Ravenne, que l'Auteur a publié dans son V Livre de Re Diplomatica. M. Burner qui a fait le voiage d'Italie, quelques mois aprés le P. Mabillon, a parlé ainsi du temps auquel ce MS. a été écrit: Il y aune piece dans le curieux recueuil, que le Comte Moscardo a fait à Verone, que l'on voit par la date avoir étéécrite du temps de Théodose, & dont l'Ecriture est la même que celle

& Historique de l'Année 1687. 127 celle du MS. de Russin, de sorte que l'on peut croire qu'il a été écrit du temps même de l'Auteur.

Il est sur du papier d'Egypte, c'est à dire composé de silamens de jonc collez les uns sur les autres: mais par malheur il est trés-imparfait; ce ne sont que quelques fragmens des livies vi. vii, viii, ix & x. Il y a au devant du vii, continet tempus annorum quadraginta; au devant du viii, tempus annorum centum sexaginta irium; & au devant du x. tempus annorum centum odoginta duorum, mensium sex, dierum decem. On saie que ces nombres ne sont pas les mêmes dans

les Mfl. & dans les Editions.

4. Le P. Mabillon a décrit, en parlant de Verone, quelques curiositez du cabinet du Comte François Moscardo, & entre autres un vase de marbre de figure ovale, haut de trois pieds & deux pouces, & large dans sa plus grande capacité d'un pied & neuf pouces. Il y a autour ces mots Grees : வாக்கியா ம ชี้ขุดอุ นุร์ซิ ธบ์ซุอุดธบาทุร , อีก ผิดหที่ Kueis รักโ รดีข υδώτων, c'est à dire puisez l'eau avec joie, car la voix du Seigneur est sur les eaux. Quelques-uns avoient cru que c'étois un Baptistere, qui avoit appartenu à quelque Eglife Greque, mais l'ouverture est trop petite pour cela. Le Z est écrit dans cette inscription , comme l'on voit quelquefois le C dans des inscriptions Romaines; la figure en est quarrée. Il y en a une dans le même Cabinet, F

128 Bibliotheque Universelle Cabinet, où l'on voit deux I I pour un E.

#### X. VALIRIUS. \$11. X. P. \$1 BI IIT. SHCUNDAH VALERIAH M. P. UXORI

5. Parmi les curiofitez des Bibliotheques 🎎 des Cabinets d'Italie, il n'y ena point qui se puisse mieux conserver, que deux livres que l'on garde dans la a Sacristie de S. Marc à Venise: l'un est l'Evangile de & Marc écrit de sa propte main, & l'autre les quatre Evangiles écrits de celle de S. Chrysoftome. Ces deux MSS. sont cachetez du seau de la République, de sorte qu'ils se conservent parfaitement bien, & que les curieux incredules, qui chieaneroient peut-être leur antiquité, ont la bouche fermée. Si l'on en usoit de même à l'égard de toutes les Reliques, & qu'on les enfermat en de bons coffres forts, fermez & cachetez, on oteroit aussi sux Hérétiques bien des occasions de railler l'Eglise Romaine.

6. Nos Voiageurs b vitent à Ocricoli, qui est à une journée de Rome, une infeription, qui n'est pas bien écrite dans Gruter. La voici: Prosalute itus ac reditus D. N. Sanctissimi Ti. Aug. Ediculam Concilii Deorum Dearumque Aurelius Faustus Prot. Divini lateris Aug. Nex visus Deai Valentina S. P. E. C. Pour divini lateris, il y a dans Gruter divinitate, si bien qu'au-lieu de protestor divini lateris, qui

lignific

figuifie un garde du corps de l'Empereur, on a cru mal a propos qu'il falloit lite protegense divinitate. Au-lieu de Valentina, Gruter a mis Valentia, que quelques-uns croient être le nom sacté de la ville de Rome, que l'on n'osoit prononcer. Pendant que les P.P. Mabillon & Germain s'appliquoient à lite cette inscription, un petit Prêtre Italien leur demanda ce qu'ils cherchoient, & aiant reconnu à leur langage qu'ils étoient François, il se retira en disant que c'étoit la coûtume des François de chercher, comme font les sorcieres, les thrésors ensours en Italie, pour les emporter en François en source.

7. Dans le Cloitre a de S. Jean de Latran? iliy a entre plusieurs autres choses trois fieges, dont l'un est de marbre blanc & les antres de Porphyre ; ces deux derniers sont percez, au-lien que le premier ne l'est point. On nommoit autrefois ces chaires Stercoparia, & l'on y faisoit asseoir tous les nouveaux Papes, pour accomplir cette parole de l'Ecriture:suscitat de pulvere egenum & de stercore erigit pauperem. Le P. Mabillon croit qu'elles ont servi autrefois dans des bains que la beauté du marbre & du porphyte dont elles sont faites, les fit emploier dans cette céremonie, & qu'étant dans le Portique de S. Jean de Latran, on les appella Surcerarius, à cause du lieu négligé où elles étoient, & pour faire allusion aux paroles

on'y trouvai pas non plus le passage dont " il s'agit , mais cette omiffion là vient affuprément d'une faute de Copiste. Car au » devant des Epitres Catholiques, il y a une » Préface de S. Jerôme, où il assure qu'il 222 avoit été très-exact dans cette Version, » afin de faire paroître la tromperie des Ar-» riens, qui avoient retranché ce passage conse cernant la Trinité. Cette préface est im-», primée dans la Bible de Lira. Mais je , ne saurois dire pourquoi Erasme l'a omi-, se dans l'Edition qu'il a publice des ou-, vrages de ce Perc. Car d'un côté, on ne , doit pas censurer legerement la sincerité , d'Brafme, & de l'autre cette Préface fe , trouvant dans tous les MSS. anciens , & , modernes que j'aje vus , où sont les au-, tres du même Pere, il n'est pas aile » d'imaginer ce qui pourroit avoir empê-, ché Brasme de la publier. Elle est dans. , les Bibles MSS. de Bâle, où l'Edition de "S. Jerôme, par Brasme, fut imprimée.
"Dans un ancien MS. Latin de la Biblio-7, theque de Geneue, on trouve & la Pré-,, face & le passage, mais avec cette diffe-,, rence, entre cet Exemplaire & les Edi-,, tions communes, que le Verset tou-,, chant le Pere, la Parele & l'Esprit, est " dans ce MS.après celui où il est parlé de ), l'Eau, du Sang, & du S. Esprit. Je mettrai, », ici toutes les manieres de lire ce passage, », que j'ai remarquées en mes voiages. Dans ya un Manuscit de la Bibliotheque de Ve-

& Historique de l'Année 1687. 133 , nise, lequel est en trois Langues, en Grec, " en Latin & en Arabe, & qui paroît être " de quatre cents ans, ce passage n'est point ,, dans le Grec, mais seulement dans le La-», tin , où il est aprés le verset des trois té-, moins de la terre, & joint avec ce qui précede par un feut. Dans un MS. Latin , de la Bibliotheque de S. Laurent à Flo-, rence, on trouve & la Preface de S. Je-"rôme & ce passage, qui est aprés l'autre, " & joint par un sieut, comme dans le MS. ", de Venise. Néanmoins ce seut n'est pas ", dans le MS. de Geneve. Il y a à Bâle , deux MSS. Grecs des Epîtres, qui semblent , être d'environ 500 ans, dans lesquels on ,, ne le trouve pas. On y voit aussi une an-" cienne Bible Latine d'environ 800 ans, " dans laquelle est la Préface de S. Jerôme, " mais où ce passage ne paroit point. J'ai ,, vu à Strasbourg quatre MSS. tres-anciens " du Nouveau Testament en Latin, dont "trois semblent avoir été écrirs vers le », temps de Charlemagne, & le quatriéme ", paroit beaucoup plus ancien, & pourroit " être du septiéme Siecle. Il n'y a dans ce. , derniei , ni la Préface,ni le verset , qu'une "autre main a seulement ajoûté au bas de "la page. La Préface est en deux autres, " mais le Passage ne se trouve que dans la. marge de l'un. On voit l'un & l'autre " dans le quatriéme, mais le Passage est prés le verset des témoins de la terre. auquel:

134 Bibliotheque Universelle

,, auquel il est lié par ces mots : Sicut tres

Sunt in colo coc.

10. A l'occasion de la Bibliotheque Vaticane, a le P. Mabillon parle du temps auquel l'Imprimerie fut introduire dans Rome. Polydore Virgile dit que ce fut l'an MCCCCLVIII, & qu'un certain Alle. mand nomme Conrad fut celui qui l'apporta. Volaterran attribue la même chose à deux Allemans, qui publierent à Rome 🛵 🤊 Cité de Dieu de S. Augustin & les Institutions de Lastance, sept aus après. Mais le P. Mabillon prouve par une Lettre de Jean Evêque d'Alerin à Paul II. que ce fut sous le Pontificar de ce Pape, qui fur élu en MccccLxIV, qu'on introduisit l'Imprimerie dans Rome. C'est dans une Epître dédicatoire, qui est au devant du I. Tome des Epîrres de S. Jerôme , qu'il dédia à ce Pape six ans aprés, ou il lui recommande Conrad & Arnold, qui étoient Allemands; & qui avoiet apporté à Rome l'att de l'imprimerie. On peut néanmoins faire voir des Offices de Ciceron imprimez à Rome en 1458. aprés lesquels est le nom de ce Conrad; & en effet J. an d'Aleria ne semble dire autre chose, free n'est que l'on commen. ça à faire rouler la presse à Rome avec plusd'art, sous Paul I I: de sorte qu'on pouvoir donner des lors les livres à assez bon marché.

11. Le P. Mabillon a met dans sonvoiage,

# & Historique de l'Année 1687. 135

voiage, sur le 19 de Juillet 1685, deux figures curieuses d'un bas relief, trouvé depuis pen dans un tombeau prés de Naples ; où l'on voit, dans l'un, deux personnes dans un baptistere, à qui un autre verse encore de l'eau sur la tête, & dans l'autre, une personne à demi-nue prés d'un baptistere, & qui est néanmoins encore baptisée par effusion. 6 On voit aussi quelque chose de semblable, dans des Mosaïques de l'Eglise de S. Laurent prés de Rome, qui peuvent avoir été faires du temps d'Honorius III. dont le Portrait est aussi là, de la même maniere. On y remarque S. Romain nud & dans. l'eau, excepté la tête, & S. Laurent devant lui qui le benit de la droite, & de la gauche lui verse sur la tête une cruche pleine d'eau: Il semble donc que la tête ne pouvant être plongée dans l'eau, on en versoit dessus, afin qu'elle fut mouillée, aussi bien que le resto du corps. Les Grecs encore anjourd'hui, outre qu'ils plongent trois fois dans l'eau , es versent aussi sur la tête; ce qui semble venir d'une ancienne tradition. C'est peutetre pour cette raison, que depuis qu'on ne sere plus de l'immersion dans l'Occident, on se contente de mouiller la tête, plûtôt qu'une autre parrie du corps, comme les pieds, ou: les mains.

12. Les Paiens avoient quelqueso is si peut de soumission pour la Providence divine, que quand leurs enfans-mour oient jeunes,

## 136 Bibliotheque Universelle

ils maudissoient les Dieux, & mettoient dans leurs monumens des imprecations. Témoin cette inscription, qui se trouvoit à Rome dans la maison des Porcari où l'on voioit une fille les mains levées vers le ciel avec ces mots: \*\*a Procope manus lebo contra Deum, qui me innocentem suftulit, que vixis annos xx. Pos. Proclus. Les Chrétiens se contentoient de mettre au dessous contra votum.

13. Le 20 d'Aout sur le soir, l'Auteur vigdans l'Eglise de S. Pierre quelques reliques, & entre antres une Veronique, e'est à dire une peinture du Visage de nôtre Seigneur fur un suaire de toile. Les Modernes disent que ce fut une sainte nommée Veronique, qui essuiant de son mouchoir le visage do nôtre Seigneur, avant qu'on le crucifiât, remporta sa figure dans son mouchoir. Mais le # P. Mabillon fait voir qu'on appelloit Veronique, il y a quelque fiecles, le fuaire même fur lequel est cette image. Il croit qu'on le nommoit Veranica par un renversement : de lettres pour vera icon,ou vera iconia. Si cela est, il en sera de même de sainte Veronique, que de S. George, de Ste. Carhérine d'Alexandrie, de S. Longin & de plusieurs; autres Sains & Saintes , qui n'existerent jamais, que dans l'imagination des dévots:

14. L'Auteur rapporte un grand nombre d'antiquitez de Rome, mais il y en auroie bien davantage, si on n'en avoit pas démoliune partie, pour faire de la chaux avec le marbre dont elles étoiens composées. Poggins assure que le Colisée, ou l'Amphitheatre de Vespassien, a été démoli en partie pour cela, & il rapporte la même chose d'un Portique du Temple de la Concorde. C'est ce qui a mis en colere bien des Savans, & qui a donné sujer à Sylvins Picolomini de faire cette Epigramme, que le P. Mabillon a tirée du Manuscrit de ses Poësies, qui est dans la Bibliotheque de la Reine de Suede:

Oblectat me Roma tuas spectare ruinas, Ex cujus lapsu gloria prisca patet.

Sed tuus his populus muru defossa ve-

Calcu in obsequium marmora dura coquit.

Impia ter centum si sic Gens egeru annos, Nullam hinc indicium Nobilitatu erit.

15. Si l'on avoit au moins fait des moaumens anciens, ce qu'on a fait de quelques starnes du tombeau de Sannazaire, ils subsisteroient encore sous un autre nom. Ce fameux Poère sit faire dans a une Eglise, qu'il sit bâtir à trois mille de Naples, présdu mont Possipo, un magnissque tombeau de marbre, avec son buste au dessus, & à côté les starues d'Apollon, de Minerve & des Satytes, qui dansent au milieu. Comma se tombeau est justement derriere l'autel, on a cru empêcher le scandale qu'il y auroit eu à voit là des Divinitez Paiennes.en mettant au dessous de la statue d'Apollonle nom de David, & au dessous de celle de Diane, celui de Indith.

C'est ainsi qu'on a sanctifié la statuë de la Papelle Icanne a qui étoit entre celle de divers Papes dans une Eglise de Sienne. Pendant qu'on croioit qu'il y avoit eu un Pape femme, on avoit fait sa statuë, que l'on avoit placée entre celles des autres. Mais sous le Pontificat de Clement V I I I. only fit changer les traits qui faisoient voir que c'étoit une femme en ceux d'un visage d'homme, & l'on mit au dessous le nom de Zacharie, Ainsi l'on fit un Pape d'une Pa-

pelle.

16. b Le P. Mabillon parle d'une nouvelle Catacombe découverte à la Porte Majeure, prés de l'aqueduc de Sixte V. où l'on prétend qu'il y a divers corps de Martyrs, que l'on reconnoit aux instrumens. dont ils ont été martysifez, qui sont ordinai. rement aupres d'eux. & à des phioles encore rougies de leur sang. Ce qu'il y a d'étrange en quelques-uns de ces tombeaux, c'est qu'on voit souvent au dessus D. M. quoi que ce soient des tombeaux e Chretiens, & que ces Lettres fignifient Diis Manibus. Le P. Mabillon croit que cela est venu de l'ignorance de quelques nouveaux Chré. tiens, qui étoient encore à demipaiens. Voici une

the Historique de l'Année 1687. 139 une inscription, qui lui a été communiquéé par M. l'Abbé Fabretti. D. M. Sacrum X. L. Leopardum in pacem, cum spirita sancta acceptum, eunte abeatis innocentem posuere. Par. 2. An. N. vii. viii. Le P. Mabillon croit que ce Spirita Sancta marque le sacrement de la Constrmation; mais cette phrase est si barbare, qu'elle semble venir d'un siecle, où l'on savoit aussi peu de Latin, que de Religion. & où l'on accusa un Prêtre d'avoir baptizé long-temps a in nomine Patria, Filia, & Spiritus Sancti.

Le P. Mabillon croit, avec le commun

Le P. Mabilion eroit, avec le commun des Savans, que ces Catacombes étoient les lieux où les Chrétiens ensevelissoient leurs morts, & s'assembloient en temps de persecution. Il se sert même des inscriptions qu'on y trouve, pour faire voir que M. Dodvuels'est trompé dans ses Dissertations Cyprianiques, boù il a soutenu, qu'il n'y a pas eu un si grand nombre de martyrs que l'on dit communément; qu'il n'y en a eu sous Antonin le Pieux que quelque peu dont parle Justin, dans sa seconde Apologies & qu'il n'y a aucun monument dans l'Antiquité, qui fasse voir qu'il y en ait eu sous Adrien. On cite particulierement contre cela deux inscriptions que l'on raporte, & qui sont dans le Livre intitulé Roma subtertanes. L'une est d'un certain Alexandre, qui mourut sous l'un des Antonins, & l'au-

a Decret.p.3. Dift.4 de Confecrat. b 86. Retulerunt. c Diff. X L. 140

tre d'un certain Marius, qui souffrit le Martyre sous Adrien. Un remarque encore que l'on trouve dans les Catacombes divers noms de Martyrs, qui ne sont point dans les Martyrologes anciens. Si M. Dodvvel trouve à propos de répondre aux raisons du P. Mabillon, il pourra due que ces Epitaphes font un peu suspectes, & que rien n'empêche que pour la conversion des Héretiques & l'édification des dévots, on n'en ait fait graver un bon nombre dans ces Catacombes; & ce qui fera qu'on le persuadera peut-être ailement cela. c'est que les inscriptions que l'on cite ne sentent point le Latin de ce zemps là. En voici une par exemple, qui est conque en ces termes : lexander mortuus non est, sed vivit super astra & corpus in boc tumulo quiescit. V tam explevit cum Anconino Imp. ( cum Ant. Imp. ne fignifie rien en Latin, en cette occasion ) qui ubi multum beneficii antevenire pravideret, pro gratia adium reddit (11 n'y a point eu d'Alexan-dre qui ait rendu tant de service à aucun des Antonins, qu'il l'ait fallu faire mourir, pour n'avoir pas de quo le recompenser ) Genus enim flectens vero Deo sacrificaturus ad sup. plicia ducitur. O tempora infausta! quibus inter sacra & vota ne in caverni quidem salvari possumus! Quid miserius vita? sed quid miserius morte!cum ab amicis & parentibus sepeliri nequeant! Tandem in cælo coruscat. Parum vixit, qui vixit I v. x. Tem. Remarquez qu'il est dit au commen& Historique de l'Année 1687. 141

cement que le corps d'Alexandre reposoit dans ce tombeau, & qu'à la fin il est dit qu'il n'étoit pas permis, aux amis & aux farens des Martyrs, de les ensevelir. Si ce de nier est vrai, il faut que le premier soit faux, & il n'y a point d'apparence que des gens, qu'on ne laisseroit pas énsevelir leurs morts, osassent mettre de si pompeuses inscriptions à leurs mettre de li pompeules inicriptions a leurs tombeaux, & ence dans un temps, où on les recherchoit jusques dans ces cavernes, ou voutes souterraines. Il y en a une autre, qui commence ainsi: Tempore Adriani Imp. Marius Adolescens, &c. Ce tempore lemble venir de la main d'un ignorant de ces derniers Siecles, qui enseveils qu pas le temps d'une maniere si vague, mais ajoûroient ordinairement le Consulat, sous lequel le défunt étoit mort, ou ne marquoiet aucun temps. On peut répondre de même à l'égard des autres, comme à celle de je ne sai quel Martyr nommé Gordien, a dont l'Epitaphe est écrire en lettres Greques, quoi quelle soit Latine, & ce qu'il y a de plaisant, tous les premiers I Latins, tant consonnes que voielles, exprimez par des H. Grecs; & les V Latins par des Y Grecs. Comme ce Gordien est appellé Gallie Nuncius. le P. Mabillon croit que l'on peut voir par là un Échantillon de l'ancienne Ecriture Gauloise, parce que Cesar dit des Gaulois bin publicis

a p. 241. b Lib. 6. de Bell. Gall. e. 14. Georg. lib. 3. p. 125. privatisque rationibus Gracu literis utuntur. Néanmoins Graca litera ne marque pas simplement des caracteres Grecs, mais la Langue Greque. C'est ce qu'on peut voir dans Strabon e qui dit que la ville de Marseille avoit été comme une Ecole, où les Gaulois avoient pris beaucoup dé passion pour la Langue Greque, de sorte qu'ils écrivoient les Contracts en Grec. Il est vrai que Prudence a écrit au commencement du V Siecle, qu'on voioit à Rome une infinité de sepulsons et de Martyrs. Mais on sait que dés lors l'on en augmentoit le nombre sur des vissions : témoin Gervaise & Protaise que S. Ambroise découvrit, quoi qu'il ne'n sur resté aucune mémoire : outre que Prudence peut avoir parlé d'une maniere hyperbolique.

Mais M. Dodwvel saura bien se démêler de ces objections, s'il entreprend d'y répondre. Il vaut mieux que nous mettions ici en abregé une Conjecture de M. Burnet touchant ces Catacombes, qui rend extrémement suspectes toutes les preuves que l'on en peut tirer, & pour le nombre des Mertyrs, & pour la conversion des Hérétiques. 

Maples, ensuite de celles de Rome. Celles de Naples, ensuite de celles de Rome. Celles, dans le roc, dont il y a trois étages l'un sur, l'autre, mais le plus bas est présentement, bouché par un éboulement du rocher, qui p, est tombé dedans. Elles sont pour la plûpart

& Historique de l'Année 1687. 143 "part d'environ vint-pieds de largeur & de ,, If. de hauteur, & non pas comme celles de ,, Rome, qui ne sont larges que de trois ou ,, quatre pieds,& hautes de cinq,ou fix. On ,, dit que celles de Naples ont neuf mille de "longueur, & au lieu que dans celles de "Rome il n'y a pas plus de trois ou quatre ,, rangs de niches l'un sur l'autre, dans les-, quelles on mettoit les corps morts, il y en » a ordinairement dans les Catacombes de », Naples, fix, ou fept, & qui sont encore », plus hauts & plus larges que ceux des .. Catacombes de Rome. On ne peut re-», marquer de vestiges dans le roc d'aucune », porte, dont on ait fermé ces niches, de sor-,, te que si on y metroit simplement les ,, corps morts saus aucun artisice, ces lieux ,, devoient être d'une puantur horrible. Mais peut-être qu'on saloit ces cadavres, car on n'enbaumoit point parmi les Romains. Autrement aprés y en avoir mis pourrir quelques-um, la puanteur auroit empêché qu'on n'y a pût mettre d'autres, sans s'exposer à y étouler, ou même à y prendre quelque maladie contagieuse. Peutêtre aussi qu'on n'y mettoit que les ossemens de ceux, dont les corps étoient réduirs depuis longtemps en poussiere. Il y a dans ,, ces voutes quelques Mosarques, & quel-,, ques autres peintures, que l'on croit avoir ,, été faites par les Normans, il y a environ n fix-cens ans, lors qu'ils eurent chassé les .. Sarasins du Roiaume de Naples. Il y a " entre

,, entre autres une peinture, au dessous de , laquelle on voir en caracteres affez nou-" veaux Sta. Johannes, ce qui est à peu prés " de la même élegance que Spirita Sancia. "Il y a d'autres ngures, où l'on a mis lés , noms de Sainte Catherine, de Sainte Aga-" pe, & de Sainte Marguerite, & le mot de " Sancta y est écrit par une abreviature affez , moderne, car il y a une S & T A un peu au , dessus. Si l'on considere la grandeur des ,, Catacombes de Naples, en comparaison ,, de celle des Catacombes de Rome, on au-,, ra de la peine à trouver d'autre raison ,, pourquoi on ne dit presque rien des pre-,, mieres, pendant qu'on vante tant les der-" nieres , si ce n'est parce que cela reuine-"roit l'opinion que l'on a que celles de" , Rome sont un tresor inépussable des reli-, ques des premiers Chrétiens. Car si l'on , pense que celles de Naples étant infini-,, ment plus belles que celles de Rome, ne ,, peuvent être l'ouvragé des premiers Chré-,, tiens, qui n'éto ent pas en assez grand ,, nombre en cette ville, il paroîtra fort vrai-, semblable que c'étoient des Cimetieres , publics des Paiens. Les Loix des Douze " Tables ordomoient qu'on ensevelit hors ,, de la ville, & en effer on entre dans quel-,, ques unes des Catacombes de Rome, .. comme dans celles de Ste Agnes & de S. ", Sebastien, par une enriée qui est hors de la ,, ville, quoique ces voutes soient au dessous ,, de la ville. Dans le temps auquel elles ont

& Historique de l'Année 1687. 145

" été faites , on n'avoit pas l'usage de la " boussole, & il étoit difficile de savoir , où " l'on alloit dès qu'on s'étoit engagé un " peu avant sous terre; de sorte qu'on ne " devroit pas être surpris, quand on diroit " que les Mineurs poussernt leur travail au

, dessous de la ville, sans le savoir.

" Il est inimaginable que ce soit un ou-"vrage des premiers Chrétiens, parce qu'il "étoit impossible de cacher la prodigieuse "quantité de terre, qu'il salloit tirer de ces " mines pour les creuser; outre qu'il auroit ,, fallu emploier un nombre infini d'ou-,, vriers. Il n'est pas non plus concevable " qu'une multitude un peu considerable de ", personnes pat demeurer quelque temps , dans cet air enfermé, & puant encore par "l'odeur des cadavres, puis qu'on ne sau-", roit présentement y demeurer une heure, , sans en étre incommodé. Si l'on conside-», re aussi le nombre des Chrétiens, qui pou-,, voient être à Rome pendant le temps des ,, persecutions, on trouvera qu'ils n'étoient grand, comme M. Burnet le fait voit au long. , pas assez pour entreprendre un ouvrage si

"Il est vrai qu'on ne sauroit marquer pré-" cisément le temps auquel on a pu faire ", ces prodigieuses voutes, par qui que ce ", soit qu'elles aient été faites. On sait qu'au ", temps des Douze Tables, la sepulture ", étoit en usage chez les Romains, & Rome ", aiant été alors d'une grandent riès-consi,

Tome VII. G

", dérable, il fant bien qu'elle eût quelque ", cimetiere. Ainsi les Auteurs de l'Histoire "Romaine n'aiant rien dit de ces voutes, il ", y a assez d'apparence qu'on les avoit fai-", tes, depuis le commencement de la Répu-", blique, & que c'est ce qui a empêché les

"Historiens d'en parler.

... On trouve néanmoins deux passages orde Festus Pompejus, qui sont très-dignes ,, de remarque ; l'un est sur le mot de Pun-, culi que voici en François: C'est ainse qu'on , appelloit la plus ancienne maniere de se-» pulcre,parce qu'on ensevelissoit les morts ordans des puits (in puteis ) Tel est le lieu où n'on a acoûtumé de jetter présentement les pradaures bars de la parte Esquiline. Elius mGallus croit qu'on appelloit ces sepulcres ,, puticuli, parce que les corps morts y pour. prissoient. ( putiscerent)Il dit encore que n, c'étoit l'ancienne coûtume, que les Peres "de famille fissent jetter hors de la ville les "Esclaves. On peut voir l'autre passage, sur lemot Vesta. On ajoutera en passant à propos de Puticuli, que la ville de Puzzoli qui est proche de Naples; & qu'on appelloit autresois Puteoli, pourroit bien avoir ricé son nom de la voute, dont on vient de parler, où il y avoit des Puticuli, ou des niches,où l'on mettoit les morts, qui n'en Sont pas éloignées. Puteoli & Puticuli sont deux diminutifs, qui signifient la même chose. Au reste M. Dacier fait voir que Festus, a raison de dire que la plus ancienne

maniere est d'ésevelir, & de mettre les mosts dans des Cavernes, non seulement à l'égard des Romains & des Grecs, mais encore à l'égard des Edebreux à qui il auroit pu join-dre les Egyptiens qui comme l'on salt, mettoient leurs morts dans des voutes soûterraines. On descend même aujourdhui dans quelques-unes, par des ouvertures faites comme des puits, selon le rapport de nos Voiageurs.

" Comme il est clair que du temps des " Douze Tables on ensevelissoit les morts. "il est certain que depuis on se mit à les ", braler,& qu'ensuite on revint à l'ancienne coutume de les ensevelir. Les Savans rapportent ce dernier changement au , temps des Antonins, mais ne s'étant pas. ,, fait par une Los publique , on n'en peut, ,, pas déterminer le temps avec exactitude. ", Îl y a de l'apparence que dans le temps "même qu'on bruloit les morts,on enseve-" lissoit les esclaves , & les autres qui n'a-,, voient pas de quoi faire la dépense d'un "bucher. Cela érant, il falloit qu'il y eut un "lieu marqué pour les ensevelir, & ce lieu " étant une fois établi, on a pu aisément re-, venir à la coûtume d'ensevelir les morts, , sans que l'autorité publique y soit inter-,, venuë. Quoi qu'il en soit, la coûtume de ,, bruler les morts étoit tout à fait abolie du ,, temps de Macrobe, qui l'assure en termes , formels, Lib.vII.c.I. " Il paroit au reste par plusieurs inschi-

"ptions

" ptions veritables, que l'on a trouvées dans " les Catacombes, que ces lieux ont servi de " Cimetiere aux Chrétiens du 1v. & du v. " Siecle: & néantmoins aucun Auteur de " ces temps-làn'en parle comme d'un ou-» vrage des premiers Chrétiens. Ils parlene ,, à la vetité des tombeaux des Martyrs, mais il ne s'ensuit de là autre chose, si ce "n'eft que les Chrétiens pouvoient avoir , quelques places dans ces voutes, où ils , ensevelissoient leurs morts, & que ces enadroits leur étoient connus. Mais il y a peu ., d'apparence qu'ils fiffent connoître les socorps des Chrétiens par des inscriptions, o, puis que cela les auroit exposez à la fu-" teur des Paiens. Celles que l'on y voit ne " paroissent pas être si anciennes que l'on , dit. Il y en a quantité de Gothiques,& qui s fertent le stile des Moines des derniers 3. Siecles. Les bas Reliefs, que l'on y trouve, n'approchent pas de la beauté de ceux des nanciens Romains. Il peut se faire que quel-n ques Moines, à dessein de profiter des , avantages qui revenoient à une Eglise, où , l'on croioir que le corps de quelque Mar-» tyr reposoit; il peut, dis-je, être arrivé que » quelques Moines aient sait graver une » partie de ces inscriptions, sans avoir le p, temps d'en profiter, à cause des disserentes si révolutions, qui sont arrivées à la ville de p. Rome. Enfin le temps est venu, auquel on p. a heureusement trouvé dans ces voutes 2, tous les Saints que l'on a voulu, & auquel

", on peut sans danger donner aux peuples les os des Esclaves Romains à adoter.

On peut au moins être assuré en les traitant de la sorte, de n'être pas soumis aux imprécations que l'on trouve quelquesois dans les tombeaux des Paiens, comme celle-ci que le P. Mabillon a rapporte entre plusieurs autres: Qui hie minxerit, aut cacarit, habeat Deos superos & inferos iratos.

On pourra voir plusieurs autres inscriptions Paiennes & Chrétiennes, dans le P. Mabillon, plusieurs descriptions de lieux & de Bibliotheques, &c. à quoi on ne s'arrêtera pas de peur d'être excessivement long. On ajostrera feulement à l'égard du voiage de M. Burner, dont on a esté quelques endroits, qu'on y pourra trouver comme un supplément de celui des P.P. Mabillon & Germain, qui ne touchent point à l'Etar temporel de l'Italie; aulieu que Milburnet s'y attache beaucoup.

II. LA SECONDE Parrie de ce volume contient divers ouvrages de quelques Evêques, ou de quelques Moines des demists Siecles, avec des Préfaces & des Remarques que le P. Mabillon y ajointes. Ce sont des pieces, qu'il a tirées des Bibliotheques d'Italie. Il y en aencore diverses autres, & en assez grande quantité pour en faire quatre ou cinq Volumes semblables à celui-ci. On indiquera les titres de celles que l'on public présentement.

G 3 1. Donze

1. Douze Homilies de S. Maxime Evêque de Turip. On croit qu'il a vécu du temps d'Honorius & de Théodose le Jeu-ne, quoi qu'il y ait quelque difficulté dans le passage de Gennade, de qui on le tient, comme le P. Mabillon le remarque dans sa Préface, que l'on pourra lite, pour s'instruire à fonds de ces Homilies. Il y remarque en passant que dans un MS. de l'Abbaie de S. Gal, ou sont ces Homilies, on a trouvé les fix livres des Sacremens attribuez à S. Ambroife. & divifez en sept Sermens. Il rapporte un passage du Liv Iv. conçu en ces termes dans ce Ms. Vides ergo quam operatorius sit sermo Christi. Ergo si tanta via est in Sermona Domini Iesu, su inciperent esse qua non srant: quanto magu operatorius est sit sint, d in aliud commutentur : au lieu qu'il ya dans les Editions : ut que erant, in aliud commutentur. Lanfrane dans son Dialogue contre Berenger, cite cet endroit, comme il est dans les Editions, au lieu qu'il avoit inztoduit Berenger joignant ces deux manieres de lire: Par la consecration de l'Autel, dit Berenger, le pain & le vin deviennent un Sacrement de la Religion, non qu'ils cefsent d'être ce qu'ils étoient, mais parce qu'ils demeurent ce qu'ils étoient, & qu'ils sont changez en une autre chose, comme dit S. Ambreise dans son livre des Sacramens: 24 non ut definant elle quæ erant, fed ut fine 33 que erant, & in aliud commutentur: quod 23 dicit Beatus Ambroius in Libro de Sacramentis

& Historique de l'Année 1687. 191 cramentis. On auroit de la peine à deviner laquelle de ces deux manieres de lire est la moilleure, si l'on ne savoit que le même Auteur, dans un + autre endroit, cite une priere, dont on se servoit de son temps dans la célebration de l'Eucharistie, où il est dit que les élemens sont la figure du corps de du sang de Iesus-Christ. Vis scire, dit cer Auteur, quia verbis cœlestibus consecratur? Accipe que sunt verba. Dicit sacerdos : Fac nobis hanc oblationem adscriptam rationabilem, acceptabilem, quod fit in FIGURAM. corporis & sanguinis Domini Nostri Jesu-Christi. On voit par là que les élemens pouvoient, selon cet Auteur, conserver leur proprenaeure. & devenir en même temps figures du Corps & du lang de Jelus-Chriff. Ce passage est d'autant plus considérable, qu'il est tiré d'une priere publique, où le Prêtre parle au nom de toute l'Eglile, comme M. Burner a l'a remarqué dans son Voiage: d'Italie que l'on a déja cité plusieurs fois.

- 2. Un supplément du Diurnal des Evés

ques de Rome.

3. La vie du Pape *Hadrien I.*..

4. Deux Capitulaires de Charlemagne &:
un de Louis le Debonnaire.

5. Quelques Edits de Lupon Duc de Spolete, & une Déclaration d'Adalhard Abbé de Corbie, Envoié de Charlemagne en Italie en 813.

G 4 6.La

† Lib. v. de Sacr. c. v. p. 367. T. 4. Ed. Par. an, 1603. ap. 120. Let. z. 6. La Rélation d'une querelle entre les Moines de Farfa, Monastere de l'Etat Ecclesiastique & ceux de S. Côme & S. Damien. Ce n'est qu'un échantillon des MSS. du Monastere de Farsa, dont du Chêne a publié une Chronique imparsaire, qui seroit beaucoup plus étendue, si on l'imprimoir entiere, sur le projet qu'en donne le P. Mabillon.

7. Une Lifte des Ducs de Spolete & des

Abbez de Farfa.

8. Quelques Lettres de Iean Diacte de l'Eglife Romaine, de Gauderic Evêque de Velitres, & d'Anastase le Bibliothecaire:

9. Un Concile tenu à Rome sous Jean 1x. l'an 904. où les Procedures d'Etienne

VI contre Formosus sont annullées.

10. La Préface & les titres des chapitres d'un livre d'un certain Gezon, Abbé d'un Couvent prés de Tortone, ville du Duché de Milan. Ce Monastere sut bâti sur le milieu du x. Siecle; & Gezon dans ce Livre, qui est întitulé Du corps & du sang du Seigneur, ne fait presque que copiet Pascase Ratbert.

11. Cinq Lettres touchant le Rite Ambrefien, avec des remarques de M. Mabillon sur la même matiere, où il recherche r. si. S. Ambroise en a été l'Auteur: 2, en quoi il consistoit: 3. s'il n'y est arrivé aucun changement?

12. Les noms des Evêques de Milan

jusqu'à l'an MCCC XLIV.

13. Une Apologie de Manassé Evêque de Rheims en MLXVIII, qui est adressée à Hugues & Historique de l'Année 1687. 153. Hugues Breque de Die, Legat de Gregoire. VII en France.

14. Une Lettre des Ecclesiastiques de

Noyon à ceux de Cambrai.

15. L'Histoire de la guerre Sainte, c'est 3. dire de la Groisade de l'an MXCVII. Elle va jusqu'à la prise de Jerusalem. L'Au-teur de l'Ouvrage intitule Gesta Dei par-Brancos l'a abregée, & l'a insetée dans son-Livre, quoi qu'il en sit omis plusieurs cho-fes. Elle paroit avoir été composée par un Auteur contemporain, mais qui n'en est pas moins menteur; témoin l'Histoire de la statuë de Mahomet trouvée dans une Mosquée, que l'Auteur appelle le Temple de Salomon. a Il dit que Tancrede la erouva affife fut un throne fort élevé, & qu'elle étoit si pesante que six hommes des plus forts nela pouvoient porter qu'à peine, o qu'il enfalloit dix pour le moins pour le lever.Il fait faire par Tancrede une Harangue tout à fait pathetique à cette statué, où reconnoissant que c'étoit celle de Mahomet, il s'écrie : c'est ce scelerat de Mahomet, qui a été le premier Antechrift. O se l'Antechrist qui doit venir étoit présents ment avec celui-ci! ah vraiment je l'aurois bien tôt écrasé sous mespieds. Ceux qui ont quelque connoissance des sentimensdes Mahometans, savent qu'ils ne tiennent; aucunes images, ni dans leurs Molquées,. ní dans leurs maisons. A la fin de cette Hi-B. 53

## Bibliotheque Universelle

Roire on trouve une Lettre d' Etienne Comtéde Chartres à la femme Adele, où il louë infiniment Alexis Compene Empereur de Constantinople, au lieu que les Historiens. de ce siecle là le décrivent comme un trèsméchant Prince.

16. Quelques Lettres, qu'on nomme formata; un Acte d'un synode tenu à Veroli. dans la Campagne de Rome, en MCXL; le sentiment des Grecs touchant la conséctation & la Transsubstantiation, exposé par Bessarion dans le Concile de Florence, en

MCCCCXXXVIII.

114

17. Les Actes de je ne sai quels Martyrs. nommez Nicandre & Marcien ; la vie de Fabien Bençius de Monte-Pulciano . par Augustin Patricine Evêque de Pienza, dans la Toscane, en MCCCCLXXXIII ; une Ré-Iztion de l'entrevue de Frideric III Empereur & de Paul II Pape. Le P. Mabillon a, encore un autre ouvrage du même Auteur. des Rites de l'Eglise Romaine, qu'il promet. de publier dans son Requeuil des Rituels Ro. mains.

18. Enfin on trouve ici une ancienne liturgie intitulée Liber Sacramentorum Ecelefia Gallicana, qui contient les formules. de toutes les prieres publiques du temps auquel il a été fait, & un Penitentiel à la fin. Il est tiré d'un Ms. du Monastere de Bobio, qui est entre les terres du Duc de Paune, & de la République de Gennes. LeP, Mabillon dit que ce M. S. est de mille ans., &

donne

donne un échantillon de les Caracteres, à quoi ceux qui s'entendent en cette sorte de choses, le pourront reconnoître. Il prouve que ce n'est ni le Rite Romain, ni le Mosarabique, ni d'Ambrossen, ni l'Africain, & conjecture qu'il pouvoit être à l'usage de la Franche-Comté.

Le P. Mabillon a remarque qu'on ne trouve pasdans ce Rituel quelques formulaires , qui sont dans le Rituel Gotthique, qu'il a publié dans son livre de la Liturgie Gallicane, & d'où il avoit tiré quelques preuves pour la présence réelle:mais il croit qu'il y en a d'autres, comme sont ces paroles de la seconde Messe de Carême : Ne cesse point, Seigneur, de nous fournir ce pain, dont tu nous exhortes d'être incessamment alterez ; dont la chair que tu as sanctifiée nous fortifie, quand ta nom la donnes à manger; er dont le sang nous lave, quand nous le bu-" vons. Hune panem Domine nobis mini-"ftrare non definas, quem ut sitiamus inde-" finenter hortaris: cujus carne à te iplo san-, . Crificara, dum pascimur roboramur; & san-" guine dum potamur, abluimur. Les Protestans trouveront sans doute que si ce passage prouve quelque chose pour la présence réelle, il savorise plutôt l'Impanation que la Transsubstantiation: & quelques uns dirét, peutêtre, que ces paroles ne prouvent autre chose si ce n'est que ceux, qui avoient composé cette priere, crosoient que Dieu avoit

# 186 Bibliotheque Universelle

astaché aux Elemens de l'Eucharistie, la même efficacité, & la même grace, qui est attachée au corps glorieux de Jesus-Christ; de sorte qu'encore qu'ils crussent que le pain de levin ne changeassent pas de nature, ils les regardoient comme une matiere sanctissée par la présence d'une grace invisible. On dira que c'elt se qui fait que le Pénitentiel, qui est à la fin, a ordenne d'avoir un si grand-Soin des especes, & condamne à diverses pémirences ceux qui les laisseroient tomber. en qui donneroient quelque marque de les-manier négligemment. Gependant le P. Ma-billon croit que l'on peur tirer de là des preuves pour la présence réelle. Le Lecteur jugera qui a raison des Protestans, ou deini. Au reste nous venons d'apprendre qu'on publicà Paris en François le Voiage du P. Mabillon, avec la réfutation de quelques endroits de celui de M. Burnet. Si cela eft vezi le Pr Mabillon fera bien de se servir de l'Adition Angloife.

#### YII.

LIVRES CONCERNANT: LA LANGUE FRANCOISE.

Remarques sur la Langue Françoise des M. DE VANGELAS, utiles à ceuxqui veulent bien parler & bien écrires. Nauvelle

# 1:594. C 395

Nouvelle Edition revue & corrigée avec des Notes de T. C. O. R. N. E. I. L. E. A. Paris 1687. in 12, 2, voll. dont le premier 2 456 pagg. & le second, 6122

Es Remarques de M. de Vaugelas; font si connues, qu'il sufficoit d'en mettre le titre, s'il ne falloit pas dire en deuxe mots ce que M. de Corneille y a ajoûté. Ce. sont des Notes dans lesquelles:1.il rapporte. les sentimens du P. Bouhours, & de D. Mes nage, sur les questions que M. de Vaugelas. avoit traitées: a. Il y joint quelque sois des zemarques de M. Chapelain, qu'il a tiréen d'un exemplaire de celles de Vaugelas, où M. Chapelain les avoit écrites de sa propre. main:3.Il éclaireit, par de nouveaux exemples, les difficultez que l'on trouve dans les. Auteurs, qui ont écrit sur la Langue Françoile, & joint les lentimens aux leurs : 4.A. l'occasion de ce que les autres avoient dit,...
il propose souvent de nouvelles questions. qu'il résout en peu de mots par l'usage & par l'analogie de la Langue: 5. Comme notre Langue a un peu changé, depuis le tempe de Vaugelas, M. de Corneille remarque avec soin les mots & les manieres de parler, . que le premier avoit approuvées, & qui ne; sont plus en usage présentement. Il n'y a-qu'à ouvrir le Livre, pour en reconnoisse l'utilité, particulierement pour ceux qui se mêlent d'écrire. L'Auteur assure, dans fa. Préface, qu'il doit une parrie des lumieres,

dont il nous fait part, aux Conférences de l'Academie Françoise, touchant le Dictionaire auquel elle est occupée. Il louë beau-coup les soins qu'elle y apporte, & dit que ce Dictionnaire sera en état d'être donné entier en fort peu de temps. On ne peut s'empêcher d'en rémoigner de la joie, & l'on croit même que ceux qui ont critiqué ce qui en a déja paru, ne laisseront pas de le recevoir tout entier, avec baucoup de plaisser.

Pour revenir aux Remarques de M. de

Corneille, il y a des gens qui auroient sou-haite qu'il cût change l'ordre de son Auteur, & qu'il eût joint par exemple tout ce qui regarde les mots confiderez à part, tout ce qui concerne les Noms, les Verbes & c. & mis en suite les Remarques touchant la Construction, le Regime, & les Phrases en-tieres, comme ont accourtume de faire les-Grammairiens. Il seroit ainsi peutêtre plus ailé d'y trouver ce que l'on y cherche, parce qu'il y a des choses qu'il est difficile de bien exprimer dans un Indice Alphabetique, & que plusieurs autres, dont on ne parle qu'en peu de mots, & par occasion ne se trouvent point dans la Table.

On passeroit ici à un autre Livre, si une personne qui a beaucoup d'estime pour les Remarques de Vaugelas, & pour la belle Préface qu'il a mile au devant, ne nous avoir fait part de quelques réflexions d'af-sez grande importance sur l'Usage de la Langue Françoise, & sur une chose dont

Vauge-

6 Historique de l'Année 1687. 159 Vangelas, ni ceux qui l'ont suivi n'ont rien dit, au moins qui soit venu à nôtre connois-

lance. Voici ce que c'est.

Vaugelas a eu sans doute raison de dire que l'Usage de la Cour & des bons Auteurs étoit l'arbitre souverain de la Langue Françoise. C'est un principe inconrestable, mais il est cause que le François que l'on parle aujourdhui est au goût de bien des gens, inferieur à celui que l'on parloit du temps d'Amiot. Gela paroîtra peutêtre un Parado-xe à ceux qui n'ont pas sait assez de réste-xion sur le changement qui est arrivé à nôtre Langue, depuis ce temps-là: mais voiciles raisons sur lesquelles on se fonde.

Pendant que la Langue Greque & la Langue Latine étoient florissantes, l'usage des personnes de qualité, en étoit l'arbitre aussi bien qu'aujourd'hui. Mais dans ces haureux temps., les gens de qualité se faisoient honneur d'étudier leur Langue, avec plus de soin, que nous ne le faisons présente. ment qu'elles sont mortes. Ils lisoient soigneusement les Poètes, & les livres de ceux. qui avoient éctit en prose, avec l'approbation de leur fiecle. Ils râchoient d'imiter cequ'ils avoient de bon, & d'éviter les fautesqu'ils pouvoient avoir commises. Ils étudioient outre cela toutes sortes de sciences, & s'entretenoient souvent de sujets serieux. Enfin ils passoient leur vie également dans l'étude des choses & dans celle des mots. Welt ee qui a rendu ces deux Langues, & parti-

particulierement la Greque, si douces, si for-tes & si étendués en même temps. Pour parler de tout avec facilité, il falloit neces-fairement avoir une infinité de mots, & ilfalloit parler & écrire correctement & avec quelque politelle, li l'on vouloit paller pour une personne bien élevée. Geux qui ont quelque connoissance de l'ancienne Grece, & du Siecle de Ciceron & d'Auguste saventqu'il n'y a point d'exaggeration dans ce que l'on vient de dire. On fait aussi que dans les Siecles suivans, où l'on negligea l'étude des sciences, & des belles Lettres, parmi les gens de qualité, la Langue Latine perdit & sa po-litesse & son abondance, ce qui arriva aussi-à la Langue Greque, quoi qu'elle se soite conservée dans sa pureté plus longrempa-que la Latine. Mais au moins, & dans l'une & dans l'autre,il étoit permis d'imiter dansles livres, autant qu'on le pouvoit, les Au-teurs qui avoient écrit dans les fiecles de-pureté, & de prendre leurs mots & leurs-phrases, sans se mettre en peine si le langago-présent des personnes ignorantes s'y accom-modoit, ou non. Les écrits des Auteurs desbons ficcles avoient fi bien fixé l'usage, pour ce qui regarde les livres, qu'il ne changeoir point, quoi que le langage commun su changé. Du temps de Lasance, par exemple, & de Sulpise Severe; on ne paraloit, ni on n'écrivoit communément comme ils ont écrit ; cependant on admiroir leur style , parce qu'ile l'avoient formé. für .

& Historique de l'Année 1687. 161

sur les Auteurs de la pure Latinité.

Voila en peu de mots l'Histoire de l'usage des Langues. Greque & Latine : tout le contraire est arrivé à l'égard de l'usage de la Langue Françoise. Quand on a commen-cé à la cultiver, ça été veritablement à l'occasion de la renaissance des belles Lettres en Europe, sous le Regne de François I. Mais les Princes & les personnes de la premiere qualité n'ont guere plus étudié, depuis ce temps-là qu'auparavant. La Noblesse a emploié tout son temps à jouer, ou à s'entretenir avec des Femmes. Elle a regardé l'étude serieuse des sciences & des belles Lettres plûtôt comme une Pedanterie, que comme une occupation digne des Gentilshommes; & si quelques personnes de quali-té s'y sont appliquées, ce n'a été pour l'ordinaire que pour en acquerit une connoilsance tres superficielle. Ces lumieres confuses & générales n'ont pas laissé de les remplir d'une sotte vanité, qui leur a fait méprifer les connoissances exactes, comme s'ils en avoient effectivement découvert le néant, aprés les avoir pénerrées à fonds. Ils ont cru que c'étoit parler avec esprit, que de parler de tout d'une maniere vague & superficielle, sans venir jamais à rien de di-Stinct & de solide. Enfin on a vû les personnes du premier ordre passer leur vie dans. les plaisirs & les divertissemens, & de faire consister ce qu'on appelle le bel esprit à en-trerenir agréablement une semme, dont les. lumiclumieres bornées se trouvoient à peu prés de la même étendue que les leurs. Cependant l'Usage de ces gens-là n'a pas moins été la regle de la Langue Françoise, que s'ils avoient été tres-savans, & qu'ils se fussient appliquez avec soin à l'érudier. Les Auteurs les plus estimez ont cru les devoir imiter, particulierement en nôtre secle, où l'on s'est fait une regle d'écrire comme on parle, & de ne parler presque jamais que de bagatelles, à l'imitation des personnes de qualité.

Cette conduite de la nation Françoise a ôté à nôtre Langue l'abondance des mots. & des phrases, la force de l'expression, & la cadence majestueuse des periodes, que l'on remarque dans les Langues Greque & La-

tine.

1. Pour reconnoître que la Langue Francoile est fort appauvrie, il ne faut que lire
Amiot, ou quelques aurres livres comme
les siens, où l'on trouvera une infinité de
mots, qui ne sont plus en usage, sans qu'on
leur en ait substitué d'autres. Il est vrai que
pour l'ordinaire nous avons d'autres mots,
pour exprimer la même chose, mais nos
Peres les avoient aussi, & outre cela ceux
que nous avons retranchez.

On disoit, par exemple, il convient faire cela, & nous ne pouvons dire aujourd'hui que, il faut faire cela, aulieu qu'on pouvoit dire l'un & l'autre, au commencement de ce Siecle. On disoit fort bien il n'y a pas long-temps, si est-ce que, & tandique, sans

qu'il

G' Historique de l'Année 1687. 163 qu'il fût hors d'usage de se servir de néanmoins & de pendantque, dont nous nous servons-présentement, parce que les deux

autres ont vieilli en peu d'années. Il est aisé de trouver un grand nombre d'exemples

semblables.

Ceux qui écrivent s'apperçoivent fouvent qu'ils auroient besoin de ces mots qui ont vieilli, ou qui vieillissent, quoi que dans la conversation on ne s'en apperçoive point parce qu'on ne sait pas difficulté de redire plusieurs fois le même mot. Les Dames sur tout se mettent peu en peine de varier leurs expressions, & les Cavaliers, qui sont aussi savants qu'elles, ne s'en soucient guere

plus.

. Il en est de même des phrases que des mots. Il étoit autrefois permis d'en transpofer un peu l'ordre, de mettre le verbe à la fin, & de retrancher les articles, sans qu'il fût défendu de ranger les mots comme nous faisons présentement, & de mettre aussi les articles. Mais nous n'avons plus la même liberté, ni par consequent le moien de varier nos expressions, autant qu'on le pouvoit faire autrefois. Outre cela nous n'osons pas prendre la même hardiesse à l'é-. gard des Métaphores, que l'on remarque dans nos bons Auteurs du Siecle passé & du commencement de celui-ci. Nôtre Langue est devenuë à cet égard non seulement chafte, mais même précieuse, si j'ole m'exprimer ainfi,

J'avous

## 164 Bibliotheque Universelle

J'avoue que nous avons quelques mois & quelques phrases, que l'usage à introduites, depuis quelques années; mais on reconnoîtra que ces phrases & ses mots sont en tres-petir nombre, en comparation de ceux que nous avons perdus, comme on le verra d'abord en comparant un de nos vieux Dictionnaires avec les nouveaux.

Enfin si quelcun s'obstinoit à douter de la pauvreté de la Langue Françoise, il ne faudroit que le prier de traduire quelques pages, je ne dirai pas d'un Dictionnaire Grec, mais seulement de celui della Crusca. Il trouveroit d'abord A bada, tenere à bada, c'est à dire tenir en attente quelcun, & l'empêcher d'executer quelque chose qu'il a desein de faire. Nous n'avons point de mot, que je sache, pour exprimer toute la force de ce mot Italien; mais il y a encore plus, c'est qu'ils en ont cinq ou six, qui sont synonymes, à trassullo, à balocco, à badalucco, à tedio, à pivalo. Cet à bada approche dans sare à bada, de nôtre ancienne phrase demeurer à gueule bée, comme sont les sots, qui s'amusent à regarder quelque chose, la bouche ouverre. En continuant à lire ce

François en Italien, on ne rencontreroit que trés-rarement des mots, que l'on ne pût traduire que par des periphrases.

Ce qu'on appelle l'ordre naturel d'une Phrase,

Dictionnaire, on trouveroit de semblables mots à chaque colonne: au lieu que si l'on entreprenoit de traduire un Dictionnaire

& Historique de l'Année 1687. 168 Phrase, c'est à dire celui de la construction, selon lequel on place le nominatif le premier, & ensuite le verbe, & enfin le cas; ce qui est presque perpetuel en François ; cet ordre, dis-je, rend souvent nôtre Langue platte & languissante, comme on le peut voir en la comparant à la Latine, ainsi que M. l'Abbé Danes l'a montré dans la Judicieuse Préface de son Dictionnaire François-Latin. Mais les Dames & les Cavaliers, arbitres suprêmes de nôtre Langue, n'entendroient pas ce que l'on voudroit di-re, si l'on se servoit de quelque transposition. Ceux qui souffrent le plus de cette délicatesse sont les Poètes, à qui il est quelquefois absolument impossible de trouvet la rime & de garder la mesure du vers, sans transposition.

M. Vessius a nous a déja reproché ce défaut de nôtre Langue, & s'en est moqué, en la comparant avec la Latine, & traduisant ensuite nos mots François en autant de mots Latins. On diroit par exemple, en Latin: lucum terrarum pulcherrimum vidimus, ingressique consedimus, & en François: nous vimés un bous sacré le plus beau du monde, où étant entrez, nous nous assimes, c'est à dire, en traduisant en Latin barbare mot pour mot: nos vidimus unum nemus sacrum, illud plus pulchrum de mundo, quò essentes ingressi, nos assedimus. Outre qu'il y a seize mots dans nôtre François,

pour six qu'il y en a dans le Latin, nôtre tour rend cette expression extrémement platte, en comparaison de la Latine. Nos Peres auroient pu dire en moins de paroles, & avec un tour presque aussi vis que le La-tin: le plus beau bois sacre du monde apper-

sumes, où étant entrez nous afimes.

3. Dans la Conversation on ne s'attache 3. Dans la Convertation, on ne s'attache point à faire des periodes justes. Les personnes du grand monde ne savent même ordinairement ce que c'est ; de sorte que leurs discours ne sont que de perites phrases coupées, où chaque periode, si l'on peut donner ce nom à une seule expression qui ne contient qu'un seul verbe se qu'un seul regime. Il est arrivé de là que ceux qui ont voulu écrire, comme parlent les gens du bel-air, n'ont fait qu'entasser phrases sur Phrases, sans y moetre ancune s'aison se sons ce sou. sans y mettre aucune liaison & sans ce soucier de la cadence. On temarque particulierement ce style, dans certains Prédicateurs de la Cour, qui ont fait grand bruit dans le monde. Dans les Histoires même & dans les Narrations, on se sert d'un style si coupé, qu'on ne peut plus raconter une chose avec la mêmegrace & la même force, que nos Anciens Historiens l'ont racontée, C'est ce qui a fait avouer à l'illustre M. Racine, qu'un évenement qui est dans le Plutarque d'Amiot a une grace dans le stile de ce Vieux Traducteur, que l'on ne sauroit igaler dans nôtre langage moderne. On peut lire cet en. droit dans la Préface de son Mithridate, 82

& Historique de l'Année 1687. 167 essaier si l'on pourra venir à bout de ce que M. Racine a déclaré qui lui étoit impossible. On ne sauroit en rapporter plusieurs exemples, sans s'engager dans une longueut excessive. Mais on ne peut s'empécher de mettre ici le commencement des paroles d'Amiot, dans l'endroit que M. Racine en rapporre. Il parle de Monime maîtrelle de Mithridate : Cetto-cy étoit fort rénommée entre les Grecs, pource que quelques sollicitations que lui seût faire le Roi, en étant amoureux, jamais ne voulut entendre à toutes (es poursuites, jusqu'à ce qu'il y eut accord de mariage passé entre eux, & qu'il bui eût envoié le bandeau Roial, ou Diademe & appellée Reine. Voilà une seule Periode, qui n'a rien, ni d'embarrassé, ni de superflu. Les Auteurs dont en a parlé ne s'exprimeroient néanmoins pas ainsi, & en effet ce seroit al-ler contre l'usage. On diroit aujourd'hui ce qu'on vient de lire en ces termes: Monime s'étoit renduë célebre dans toute la Grece, Mithridate éperdument amoureux d'elle. n'en avoit rien pu obtenir, quelque empressement qu'il lui eat témoigné. Pour l'engager à lui accorder ce qu'il souhaitoit, il avoit été obligé de l'épouser, & de la faire proclamer Reine , en lui envoiant le bandeau Roial. On met ainsi trois periodes, au lieu d'une, & quelquefois cinq, ou fix, comme il faudroit faire, si l'on vouloit exprimer tout le sens de la periode suivante d'Amiot, & comme on s'en pourra convaincre fi on l'essaic.

C'est ainsi que le bel usage de la Langue Françoise l'a enrichie depuis cont ans. Ce n'est pas qu'on veuille nier qu'elle ne se soit embellie à quelque égard, ou blâmer ceux qui suivent l'usage moderne. Mais on soû-tient, qu'à tout conter, elle a plus perdu qu'elle n'a gagné, & que si l'on parle comme font les autres, ce ne doit pas être dans la pensée que nous parlions mieux que nos Peres, mais parce que c'est un mal necessaire, & auquel on ne sauroit remedier, Peutêtre que nôtre posterité, plus heureuse que nous, reunira dans son style toutes les riches. ses & toutes les beautez, que nôtre Langue a possedées & perdues, depuis qu'on a commencé à la polir. C'est ainsi que font les Italiens, qui en suivant le style d'aujourdhus ne laissent pas de regarder, comme des mots & des tours de leur Langue, ceux dont Pe-trarque & Bocace se sont servis, quoi qu'ils se soient plus dans la bouche des Dames & des Cavaliers, Ils ne font pas difficulté de les emploier, au moins dans leur Poesse, & d'en conserver ainsi l'usage parmi les Sa-vans, malgré l'ignorance de ceux qui ne li-sent pas les ouveages de leurs Anciens Auteurs.

2. Histoire de L'ACADEMIE FRAN-

coile

& Historique de l'Amée 1687. 169 çoise, parce qu'il contient l'Histoire d'une Compagnie, qui ne travaille qu'à polir cette Langue. Les exemplaires en étoient devenus fort rares, particulierement dans ces Provinces, & on auroit en sans doute sujet de se plaindre des Libraires de ce païs , qui simpriment tous les jours tant de méchans livres, si l'on n'eût publié de nouveau celui-ci , qui a été si bien reçu , & presque adopté par l'Academie Françoise, quoique M. Pelifon l'eut frit dans un temps qu'il n'en étoit pas encore. Ceux qui ne l'ont pas lu y apprendront : 1. l'établissement de l'A. cademie: 2. ses statuts, les jours, les lieux, & la forme de ses assemblées : 3. ce qu'elle a fait depuis son institution : 4. quelques choses remarquables qui s'y sont passées: 5. enfin les noms & la reception des premiers Academiciens. On trouvera sur ce dernier arricle, un Abregé de la vie de dix-sept Academiciens, qui étoient morts quand cette Histoire parut pour la premiere sois, avec les noms & les écrits de ceux qui étoient encore en vie en ce temps-là. Outre les pieces qui étoient dans l'Edition de Paris, on a ajoûté ici la reception de Mrs. de la Fontaine, Corneille, Bergeret, & Boileau, avec un memoire concernant le Procès que Mrs. del'Academie ont avec M. l'Abbé Furetiere.

Tome VII.

3. L'Art de bien PRONONCER & de bien PARLER la Langue Françoise, par le Sr. J. H. A Paris 1687, in 12. p. 240.

Uoique le titre de ce petit livre sem-ble promettre l'art de Parler, il ne faut pas l'entendre comme s'il contenoit la Grammaire, ou la Rétorique Françoise. Il n'apprend que la seule Prononciation à ceux qui ne sont pas nez lans des lieux, où l'accent soit bon,ou qui n'ont pas eu l'occasion de fréquenter des personnes qui parlassent bien. Mais les Etrangers y pourront trouver particulierement de quoi s'instrui-re, touchant la prononciation d'une infinité de mots dontils doutent, & se corriger de ecux qu'ils prononcent mal.Il eft vrai qu'en plusieurs rencontres, ils ne sauroient concevoir comment il faut prononcer de certains mots sur ce que l'Auteur en dit , à moins de consulter un François, qui le leur fasse entendre de vive voix; carenfin c'est une science qui s'appred bien plus par les oreilles que par les yeux. C'est ce qui fait que nous avons beaucoup de peine à bien compren-dre ce que nous trouvons dans les anciens Grammairiens Grecs & Latins, touchant la prononciation de leurs Langues. Et cela est une des principales raisons, qui font que nous ne sentons qu'avec peine la cadence de leurs periodes, dont ils ont tant parle. On en peut voir un exemple dans les notes de M. Dacies

& Historique de l'Année 1687. 171 M. Dacier sur Longin, & si l'on veut s'en instruire plus à sonds, on n'a qu'à lire le traité de Denys d'Halicarnasse de la jonction des mots.

Mais pour revenit à nôtre Auteur, on ne sait si tout le monde auta l'oreille assez déhicate pour rematquer, par exemple, quelque différence dans la prononciation du Q dans guarre & dans coque; il prétend que dans ce dernier mot il a un son plus sec, & fait diverses autres remarques sur la prononciation dont sans doute tous les François ne conviendront pas tossjours, & que les Etrangers auront bien de la peine à entendre. Quoi qu'il en soit on pourra voir au long dans un Discours sur le sujet de sa Methode, l'usage qu'il croit qu'on peut faire de son Livre, & le moien de s'en servir utilement.

4. Dictionnaire des termes propres de MA-RINE par V. Defroches Officier des Vaiffeaux du Roy. Avec les Enseignes & les Pavillons, que châque nation porte à la mer dessinez & blajonnez. A Paris 1687. in 8. pagg. 576.

Auteur a sans doute raison de dire que ces sortes d'Ouvrages sont necessaires, non seulement à ceux qui veulent apprendre le mêtier de la mer, mais encore à ceux qui veulent parlor en public & à tous les gens de Lettres, qui composent des livres, où ils ont occasion de se servir de quelque terme de marine. On avoit déja vû un Ouvrage semblable

blable à celui-ci, dans le Livre intitulé les Arts de l'homme d'Epée de M. Guillet, dont la troisième partie contient un Dictionnaire des termes de la navigation. On n'oseroit dire si c'est de cet Auteur, dont M. Desroches entend parler, lors qu'il dit que quelques Anteurs ent voulu toucher à cette matiere, or que même ils ont voulu parler de la construction des Vaisseaux, mais qu'ils ent aussi mal reissi dans un genre que dans l'autre. Il ajoûte que l'on se détrompera des fausses idées, que l'on peut avoir pris dans tes Auteurs, en lisant cet Ouvrage. où néanmoine il n'y a pas tous les termes qui sont en usage parmi le commun des Matelots en disterents endroits du Roiaume, & en Levant, mais seulement ceux qui sont en usage sur les vaisseaux du Roi & dans les Armées.

Ainsi on en trouvera plusieurs dans M. Guillet, qui ne sont pas ici, & plusieurs ici qui ne sont pas dans l'autre. Cependant il y en plus dans M. Destoches, & les définitions qu'il donne des termes sont quelque-fois affez differentes, comme on le pourra reconnoître en comparant leurs Dictionnai-

ses l'un avec l'autre.

BIBLIO



# BIBLIOTHEQUE UNIVERSELLE

ET

## HISTORIQUE

DE L'ANNE'S 1687.

#### NOVEMBRE

#### VIIL

APPARATUS AD BIBLIA SACRA, Viginision Tabulis comprehensus. Auctore R.P. BERL-NARDO LAMY Orasorii D. Jesus sacerdis... 20. in fol. Gratianopoli 1687.



'Auteur de ces Tables s'est dejafait connoître par divers autres Ouvrages, dont on donneralaliste, après avoir parlé de celui-ci.

Il a enseigné, il y a dix ou douze ans, la Philosophie dans le Collège des Peres de l'Oratoire à Saumur; & en suire la Theologie He a dans

dans leur seminaire de Grenoble. Il est présentement à Paris, où il est occupé à mettre la derniere main à quelques Ouvrages qu'il publiera bientôt, entre lesquels on verra une nouvelle description du Temple de Ierusalem. Comme l'Auteur entend les Langues, aussi bien que les Mathematiques, & qu'il pourra prositer des lumieres de ceux qui ont écrit avant-lui, sur le même sujet, on peut esperer que son Ouvrage sera plus exact que ceux que s'on a vus jusqu'à present.

Le P. Lamy, se propose dans ces Tables,

de donner une ouverture pour l'intelligence de l'Ecriture Sainte, à ceux qui n'ont pas le temps de lire, ou le moien d'acherer des Commentaires sur toute l'Ecriture, Il leur donne ici la folution des principales difficultez, qui les pourroient arrêter dans la le-Aure des Livres Sacrez. Il suppose néanmoins que l'on a quelque connoissance des Langues Hebraïque & Greque, sans quoi il est souvent impossible de reconnoître la-quelle des Versions Latines est la plus sidele,& par conséquent d'expliquer judicieuse. ment l'Ecriture dans la Chaire. C'est particulierement pour ceux qui ont ce dessein qu'il a composé cet ouvrage, asso de leur sa-cilirer l'intelligence exacte de l'Ecriture, sans laquelle il n'est pas aisé de réussir dans cer exercice Mais il saut marquer plus endétail, le contenu de ces Tables.

I. Dans la premiere on traite de la Nation des Juifs, c'est à dire de son origine, de ses noms.

& Historique de l'Année 1687. 175 noms, de la division de ses Tribus, de ses Sacrificareurs & de ses Levites, de ceux qui embrassoient la Religion Judaïque, & des ceremonies que l'on pratiquoit en les rece-vant. Pour faire voir l'usage de ce qu'on dit-On explique en passant quelques endroits de l'Ecriture qui y font allusion. On remarque, par exemple, dans la premiere Table, que nôtre Seigneur fait allusion à la maniere, dont on parloit des Proselytes, lors qu'il digont on parioit des Proietytes, fors qu'il disfoit à Nicodeme que pour entrer dans les
Roiaume du Ciel, il falloit naître de nouveaux
d'eau & d'esprit. Jean LLI. C'est. qu'om
disoit parmi les Juiss que les Proselytes.
naissoient de nouveau, lors qu'ils embrassoient la Religion Judaïque & qu'ils étoients
harriers. baptizez. On peur voir dans le fameux.

Hammond cette explication plus au long.

II. La seconde Table contient un Abregé de l'Histoire Judaïque, depuis le Com-mencement du Monde jusqu'à la Ruine des Jerusalem. On y a suivi la Chronologies d'Usserius & de Lanceloz.

į

III. Dans la troisième on donne une description Geographique de la Judée, à laquelle on souhaite que l'on joigne la Catte de ce païs-là, par Nicolas ou Guillaume Samson, pour voir la situation des lieux dont on parle. On y a mis ensuite une idée de la Republique des Hebreux, où encore qu'on se soit servi de Sigonius, de Bertram. & de Cunaus, l'on a ajoûté diverses choses, qui avoient échappé à l'exactitude de ces H 4. Auteurs Auteurs\*

Auteurs. Cette Description qui comprendi les Loix de l'Etat & de la Religion des Hebreux, s'étand depuis la IV Table jusqu'à la XII. Il est bon d'en parler un peu plus distinctement.

IV. La quatrième Table traite des Loix des Hebreux, tant Morales que Politiques, tant écrites, que non écrites, & des peines qu'on faisoit souffrir à ceux qui les violoient. Mais on parle de ces dernières plus

au long dans la VI Table.

V. On trouve dans la Table cinquiéme les differens ordres des Magistrats de la République des Hebreux, depuis son établissement jusqu'à sa fin. Outre ceux qui présidoient sur toute la nation, sur chaque tribu & sur chaque famille, il y en avoit encore en chaque ville. Suivant le nombre des habitans dont elles étoient composées, on en appelloit les Magistrats, Chefs de mille, du cent, de cinquante hommes. C'est à quoi, selon l'Auteur, il est fait allusion dans Michée V: 1. quand il est dit de Bethlehement es petite entre les milliers du Inda, c'est à dire que cette ville étoit si petite, qu'il n'y avoit pas mille habitans.

VI. Dans la Sixième Table, on trouveune description des divers Tribunaux de Justice, qui étoient entre les Juiss, de la forme de leurs jugemens, & despeines qu'ils instigeoient, ou Ecclesiastiques, ou civiles. Ce que l'Auteur dit, sur ces coûtumes & sur quelques autres, demanderoit d'être confir-

щ6

& Historique de l'Année 1687. 177 mé par quelques notes, où il donnat des preuves de ce qu'il avance, & qui n'est pas conforme aux sentimens communs des Savans, en quoi il obligeroit sans doute le public. Il dit, par exemple en parlant des pei-nes Ecclesiastiques, qu'il n'étoit pas permis aux excommuniez d'entrer dans le Temple. ni dans les Synagogues. Seldenue soutient le contraire dans son Livre des Judicatures des Hebreux Liv. 1.c.7. & dans celui du Drois de la Nature & des Gens, selon les sentimens des Hebreux. Liv. Iv.c. 9. On cite aussi un endroit de Joseph, de la Guerre des Juifs Liv. 2x c. 12. comme s'il parloit d'un excommunié, selon les coûtumes ordinaires des Juifs, 2u lieu qu'il ne s'agit que d'un excommunié de la societé des Essens. Il dit que ceux qu'ils avoient chassez de leut societé mouroient le plus souvent d'une muniere tout à fait miserable : qu'ils étoient engagez par teur serment. & par leurs coutumes. à ne recevoir pas même la nourriture que d'autres leur auroient voulu donner ; & qu'ils mangeoient de l'herbe. 🕰 qui les jestoit dans une

Angueur, dont ils mouvoient;
On croit que c'est à cela que S Paul fab
astusion, quand il veut être fait anntheme
pour ses frères: mais S. Paul n'avoit jamais
éré Esséen. Si le P. Lamy a des raisons particulieres de ces sontimens, on ne peut pas dou-

er que le public ne les reçoive avec plaisir.
VII. La septiéme Table contient rouse ce qui regarde les personnes sacrées, & par-

Bibliotheque Universelbe

ticulierement les sacrificateurs. La VIII traire des devoirs de la Religion Moraux & Ceremoniels, particuliers & publics, & la IX des Sacrifices & des Oblations.

X. La dixième renferme l'Histoire & la description des lieux sacrez, & particulierement du Temple: la XI contient la division. des temps & le Calendrier des Juifs, savoir leur maniere de conter les années & de les. commencer, le temps de leurs fêtes &c. mais on trouve dans la XII une description plus exacte de leurs fêtes.

XIV. La quatorfiéme & XV. Tables contiennent la comparaison des poids, des monoies & des mesures des Juiss avec celles des Grecs & des Romains, & celles de Paris. L'Auteur suppose que la coudée des Juiss a été égale à la coudée Romaine & Ini donne un pied quatre pouces, fix lignes, mesure de Paris, ce qui est fort éloigné de la supputation de M. Camberland, que l'on: peut voir dans nôtre V Volume, & cela. cause un grand changement dans le reste des mesures. Les curieux pourront comparer. les unes avec les autres

XVI. XVII. La Seizieme Table & la suivante renferment les Céremonies & les Goutumes des Juifs anciens & modernes.

XVIII. On trouve dans la dix-huitiéme Table, une liste des Livres Sacrez tant du Nouveau que du Vieux Testament, le temps auquel leurs Auteurs ont vêcu &cc. On asjouté à la fin quelques réflexions sur.

& Historique de l'Anne 1687. 179 les Livres Canoniques & Apocryphes, par. où l'on peut voir que la controverse des Catholiques & des Protestans sur ce sujet, ne seroit pas fort difficile à accommoder si l'on vouloit s'entendre. &S. Augustin, & aprés lui Sixte de Sienne & Bellarmin ont divisé. les Livres Sacrez en trois ordres. 1. Ceuxdont les Orthodoxes n'ont jamais douté. comme sont les livres Hebreuz du Vieux. Testament. 1. Ceux dont l'autorité n'a pastoûjours éré également réconnue, comme les livres Grecs, que l'on joint au Vieux Testament, le dernier Chapitre de S. Matc, ce qu'il y a dans S. Luc touchant la sueur de sang de nôtre Seigneur, & l'apparition de l'Ange qui le vint consoler, l'Histoire de la femme Adultere dans S. Jean , l'Epière aux Hebreux, l'Epître de S. Jaques, la seconde & la troisiéme de S. Pierre, l'Épître de S. Jude. & l'Apocalypse. 3. Ceux que la plupart des-Chrétiens ont toujours rejettez, l'Oraison de Manasté, le troisiéme & le quarriéme livre d'Edras &c. Le Cardinal Palavicin rapporte que l'on proposa dans le Concile de Trente de mettre quelque distinction entre ces livres, mais que la plûpart crurent qu'il

que les Savans pouvoient savoir d'ailleurs XIX: XX. Dans laxix Table on donne en Abregé l'Histoire du Texre Hebreu & Grec, des Versions, des Paraphrases & des Editions de-la Bible. Enfin dans la derniere

valoit mieux ne rien dire de cette difference.

. 6.

en donne quelques Regles pour l'intelligent ce de l'Ecriture

Ce n'est pas le P. Lamy seul, qui a publiécette année des Tables sur l'Ectiture, M. Bright Professeur en Théologie à Cambrige, en a fait imprimer onze intitulées Religionis seu Legis Christiana Tabula, où il a rensermé tous les dogmes qui se trouvent dans l'Ectiture, avec des notes; & deux autres sur les Sacrisses & les Oblations de l'Ancienne Loi, intitulées Tabula Mosaica.

Gomme on ne les a pas vues, on n'en peut

pas dire davantage.

Pour revenir au P. Lamy, dont on a promis de marquer les Ouvrages, il a donné au public : 1. l'Art de Parler in 12. qui a été. imprimé plusieurs fois, & traduit même en Anglois : 2. des Réflexions sur l'Art Poetique in 12 où il rend raison de l'effet que les. Poëmes font sur nôtre Esprit, & donne les principales regles de cet art : 3. un Traité de l'Equilibre in 12, qui contient les principes de la Statique : 4. un Praité de la Grandeur en géneral, qui comprend l'Arithmetique, l'Algebre, l'Analyse, & lesprincipes de. toutes les sciences qui ont la grandeur pour, objet , à Paris chez Pralard in 12. en 1680. On pent voir par ce titre ce que l'on peut le . promettre de cer Ouvrage. Il n'en avoitpoint encore paru de cette nature, si court, si complet, & si aisé en même temps que ce-Ini-ci. On y a évité les fautes que d'autres. aroient déjà remarquées dans les écrits des. ancière .

## & Historique de l'Année 1687. 181.

saciens Géometres. C'est qu'ils ne se mettoient pas fort en peine de garder de la net-teté & de l'ordre dans leurs démonstrations. Elles sont d'ordinaire longues & embarasfees,& ils ne proposent les veritez que comme elles se sont fortuitement présentées à eux, sans se soucier de distinguer exactement les matieres qu'ils traitent, en donnant à. chacune sa place particuliero dans leurs Ou... wrages, comme on le peut voir par les Elemens d'Euclide. Ge Traité a pour objete tout ce que l'on peut concevoir capable duplus & du moins, c'est à dire qui peut être augmenté par quelque addition, ou qui peutdere diminué par quelque retranchements &c l'on y trouve un Abregé facile des sciences,, dont les noms sont dans le titre, & qui penvent servir à mesurer toute sorte de grandeurs. L'Auteur s'est empêché de groffit ces . Elemens de plusieurs Problemes, qu'il auroit pu y ajoûter. Il renvoie ceux qui voudront s'y exercer aux Eiemens des Machemetiques. Il avertit au reste ceux qui veulent s'instruire dans ces sciences, qu'il ne faut pas trop se fatiguer à la tésolution des Problemes difficiles, & qui n'ont point d'autre utilité que d'exercer l'esprit. Lors-qu'on s'est épuisé par l'application qu'il a fallu apporter à soudre des questions longues. & difficiles, on n'est plus capable d'aucune. autre étude, quoi qu'elle, foit infiniment. plus utilė.

Après avoir traité de la Grandeur en gé-

meral, le P. L'Amy a fait un ; ouvrage intitulk;Elemens de Geometrie ou de la Mesure du Corps, qui comprennent tout ce qu'Euclide. en a enseigné, les plus belles propositions d'Archimede, & l' Analise: à Paris chez Pralard. in 8. en 1685. Le premier qui a donné un ordre naturel à la Geometrie est l'Auteur des Elemens de Geometrie imprimez pour la premiere fois à Paris en 1667. in 4. & depuis. en 1683, avec un traité tout nouveau des Proportions & d'autres changemens considerables. L'Auteur a profité des lumieres de M. Arnaud à qui on doit ces Elemens, mais comme il n'avoit point parlé des solides, le: P. Lamy a suppléé à ce défaut, & en a traité. même d'une maniere beaucoup plus étenduë que n'ont fait Euclide, ni ses commentateurs. Il y a compris ce qu'Archimede a démontré de plus considerable touchant les cylindres, les Cones,& la Sphere, & tout co. qu'il a écrit de la dimension du Cercle.

L'Auteur ne s'est pas seulement arraché: aux Mathematiques, mais encore à l'étude de plusieurs aumes sciences, comme on le peut voir par quelques-uns des ouvrages, dont on a déja parlé, & par la lecture d'un 6. intitulé: Enpretiens sur les sciences, dans lesquels outre la mé hode d'étudier, on apprende comme l'on se doit servir des sciences pour se faire l'esprit juste de le cœur droit, à Patis & à Brusselles en 1684. in 12. Il paroît, cette année de nouveaux Entretiens du même Asseur, qu'il nous a fair l'honneur de nous envoier,

& Historique de l'Année 1687. 183 anvoier, & dont voici le titre: Démonstration de la Verité & de la Sainteté de la Morale. Chrétienne à Paris chez Pralard, in 12. pag. 211. Comme cet Ouvrage est nouveau, il est

juste d'en parler ûn peu plus au long. Ce n'est ici que la premiere partie, qui doit être suivie de quatre autres, dont on donne le projet dans la Préface. On prouve dans ce I Entretien que Dien seul pent rendre l'homme heureux., & qu'il n'y a point d'autre felicité solide sur la terre, que l'espe-rance legitime de le posseur un jour. Dans le II. on fera voir que personne ne peut avoir cette esperance, s'il ne fait la volonté. de Dieu, & l'on y donnera une idée générale de cette volonté. Mais on en verra un plus grand détail dans le III 3 d'où l'on conclurra dans le I V. que puis que les hommes ne se trouvent pas en état d'observer les commandemens de Dieu,il faut qu'ils soient. corrompus & criminels. Enfin dans le V. on décrira la beauté de la Religion Chrétienne, qui nous découvre le principe de nôtre. corruption, & qui nous apprend le moien. de la guerir.

Pour revenir au premier Entretien, & le. Pere Lamy y fait voir d'abord que la Morale n'est autre chose que l'art de parvenir au bonheur, que tous les hommes souhaitent naturellement. Ce bonheur consiste dans un plaisir parfait, qui renferme la possession de ce que l'on desire, & la douceur qu'on goûne te en possedant ce qu'on desire. Ainsi une homme est heureux, lors qu'il joilit de ceque la natute lui fait defiser ardemment, & qu'il trouve dans cette jouissance des sentimens pour le moins austi agreables, que nous recevons des impressions sensibles que les corps font far nous. Auffel'unique prin-" cipe, qui fait agir les hommes, c'est l'a-, mour du plaisir. # C'est un spectacle , agréable, dit l'Auteur, de voir tous les , hommes dans un mouvement perpetuel... , Les une vons, les autres viennent. Les uns " sortent de leur maifon & de leur patrie: , les autres s'empressent pour y retourner. , Il y en a qui attendent avec impatience un » vent favorable pour s'embarquer:d'autres , desirent ardemment la fin de leur naviga-» tion. L'un veut aller à la guerre : celui-la. " en est laffe & ne respire que la paix. L'un. , prend un état , &cd'autre le quitte. Celui-, là bâtit , & l'autre vend fa maison. L'unnachette une charge , l'autre quitte tout ,, emploi. Les rues & les places de villes, les prands chemins sont pleins de personnes qui marchent à grands pas. Où courent lis? qui estre qui les appelle? Qui est la cause de tous leurs mouvemens? C'est le , PLAISIRA, qui en eft le Principe & la: ,, Centre en même temps.

Il n'y arien se de criminel dans cette inclination. Tout plaisir est un bien, se un grand plaisir est un grand bien au contraire-

la.

& Historique de l'Année 1687. 183

la douleur est un mal, & lors qu'elle est gran-de c'est un grand mal. Il n'y a personne qui n'en soit convaincu, & qui ne fasse trés-bien. de rechercher le plaisir & de fuir la douleur. On verra par la suite qu'il n'y a point là de paradoxe. Le mal est que les hommes courent aveuglément après tous les plaisirs comme des infensez, sans examiner si c'est celui qu'ils souhairent avec rant d'ardeur, & s'ils ne seront point suivis de quelque mal,. ou de quelque douleur, qui leur coûtera. plus de chagtin , que le plaisir ne leur avoit donné de satisfaction. On fuit la couleur, sans regarder si elle ne produira point le plaifir auquel nous aspirons. Mais on apprend. par la jouissance même des plaisirs passagers, que ce n'est pas là ce que l'on cherchoit, parce qu'on s'en dégoûte en trés-peu-de temps. L'Ame de l'homme ne sauroit être pleinement satisfaite que par un plaisse éternel, immuable, & qui ne puisse être trou-blé par aucus sentiment de douleur, ni de honte. Aussi les plus grands Princes, & qui, comme il semble, n'avoient plus rien à desi-rer, n'ont pu trouver une maniere de vivre, dont ils fussent entierement satisfaits. Xerxes, au rapport de Ciceron, proposa une récompense pour celui qui lui inventeroit une nouvelle maniere de plaifir ; & Auguste , fi l'on en croit Seneque, aprés avoir pris taut de peine, pour arriver au faîte de la grandeur, ou il étoit parvenu, ne se consoloit dans ce poste embarassant, qu'en pensant qu'il pourroit se défaire quelque jour de cette grandeur qui l'incommodoit. Il n'y a rien en effet sur la terre, qui nous puisse procurer le bonheur, dont on a parlé: mais il y a un Dieu, dont l'ame peut jouir éternellement, & y trouver tout ce qu'elle cherche.

Pour & faire mieux sentir cette verité. l'Auteur s'applique dans la suite : 1. à faire voir encore une fois, que les hommes delirent un plaisir sans bornes, vrai & honête, ce. qu'il montre, en suivant l'homme dans tous ses Etats, depuis son enfance jusqu'à sa vieillesse: 2. que l'Ame ne peut recevoir du corps, -la felicité qu'elle desire, parce que les plaisirs du corps, dépendant d'un mouvement qui est passager, ils ne sauroient produire une félicité stable, telle que nous la souhaitons: 3. que ni les richesses, ni la science, ni la réputation, ne peuvent rendre l'homme vraiment heureux: 4. que l'usage moderé des biens de la terre ne nous peur pas rendre heureux, comme Aristore la prétendu : 5. que l'indolence, que les Epicuriens ont recherchée au défaut d'un bonheur, dont ils desesperoient. de pouvoir jouir, ne peut pas ôtre, . 6. que les Stoiciens étoient ridicules en prenant l'état de l'indolence pour celui-de la beatitude : 7. qu'enfin quand on possederoit, en même temps, tout ce que ces Philosophes ont cru necessaire pour être heureux, on ne le pourtoit être veritablement, sans l'esperance d'une autre vie aprés la mort.

#### & Historique de l'Année 1687. 189,

Aprés avoir montré que le bonheur que nous cherchons ne se trouve point dans les biens de cette vie, on s'applique à à faire voir que cen'est qu'en Dieu qu'on le peut trouver. Pour le démontrer on remarque: 1. que l'on ne croit pas que l'union avec Dieu soit une source de bonheur, seulement parce qu'on ne l'a pas éprouvé: 2 que Dieu est le veritable auteur du plaisir & de la douleur, quelque parti que l'on prenne dans le Philosophie. 3. D'où il s'ensuit qu'il peut faire goûter à une ame, qui lui est unie, des plaisirs infinis, & des douleurs extrêmes à ceux qui se separent de lui 4. Et c'est ce qui paroît en ce que tout ce qui porte en quelque sorte l'image de Dieu sur la tetre donne du plaisir.

L'Auteur a bien vû b qu' on lui demanderoit en quoi consiste cette union avec Dieus
Il l'explique en disant que nous serons heureux, lors que Dieu, qui est la premiere verité, se découvrant, nous le connoîtrons &c.
nous l'aimerons parfaitement, & qu'ainsi,
nous serons unis à lui par les facultez de nôtre ame, nous le possederons en la maniere,
que l'on possede un ami. Il ne lui est pas disficile aprés cela, de prouver que la connoissance & l'amour de Dieu nous causeront des
plaisirs infinis. On en peut-juger en quelque
sorte par le plaisir que l'on ressent à la vue
de quelque chose de grand & d'extraordiaaire, & dans les tendres mouvemens d'une

A.Ch, XVI. ad XX. b Ch. XXI. ad XXIV

ardente amitié. Le plaisir que nous aurons alors sera d'autant plus grand que nos lumieres ne seront obscures d'aucunes ténebres ni d'aucune erreur, & nôtre amour ne sera troublé d'aucune insidelité, ni d'aucune jalousie. On s'étend assez sur un si beau sujet, & l'on montre que les hommes sont faits pour possede Dieu; ce qui paroit parce que rien ne nous peur satisfaire ici bas, & qu'il sur un objet insini, pour nous rendre heureux. Or il n'est pas possible que Dieu ne nous air faits que pour nous laisser entrevoir le bonheur, sans nous le donner jamais, & nous tourmenter par des desirs qui ne puissent être remplis. Aussi l'esperance de jouir de Dieu est la seule chose, qui nous puisse rendre heureux.

Comme aucun Philosophe n'est venu jusqu'à un assez grand degré de lumiere, pour voir dissinctement cette verité, l'Auseur a conclut avec raison, qu'il n'y a que le Christianisme, qui donne une idée raisonnable de la Beatitude, étant le seul qui nous sasse connoître que c'est en Dieu qu'il la saut chercher. Il s'ensuit encore de là que, même selon l'idée que les Philosophes ont eue de la vertu & de la sagesse, par lesquelles ils ont cru que les hommes pouvoient devenir heureux, le Chrétien est le seul vertueux. & le seul sage, puis qu'il est le seul, qui travaille pour la veritable sélicité, & qui travaille avec quelque succés. Et c'est là ce

& Historique de l'Année 1687. 189

qu'il falloit démontrer.

On peut voir par là, si l'Autour a a raison, lors qu'il dit que pour comprendre les dé, monstrations que l'on peut faire des veriptez de la Morale, il ne faur point savoir d'autre Langue que celle de la mature, qui nous parse intérieurement d'une manière, sensible; qu'il n'est pas necessaire de sire, les histoires étrangeres, mais qu'il suffit, de remarquer ce qui se fait aurour de nous, , se ce que nous faisons mêmes.

#### ŦΧ.

a. Augusti Pfeiffer D. Informatorium conscientia Eucharisticum, completiens triginta casus conscientia, in administratione S. S. Cæna più mystu apprimé utiles. Pramittitur fundamentala deductio Constroversia palmaria de Communione sub utraque, simulque varii ritus Eucharistici declarantur. Lipsix in 4. pag. 252.

I L y a déja quelques années que Mr. Pfeiffer Professeur en Theologie à Leipfic, s'est fait connoêtre par les Exercitations Bibliques, c'est à dire par des remarques sur plusieurs difficultez de la Bible, qui ont été nimprimées avec ses explications des textes les plus difficiles de l'Ancien Testamens, à Leipsic en 1685. Il travaille présentement à quatre disserens Ouvrages, pour suppléer à ce qui manque encore aux Livres, qui peuvent

vent servir à entendre l'Beriture. Le I. eft un Eclaircissement de la Bible: le I I. un Dictionnaire de la Bible: le III. sera un Systeme des Antiquitez sacrées des Juifs, dont il a donné un échantillon cette année : & le IV. sera une traduction Latine de l'Alcoran avec le texte Arabe, & des Commentaires. M. Pfeiffer a aussi donné au public cette aunte, la Theologie des Juifs & des Mahometans, dont on donnera l'extrait aprés celui-ci. Il promet de plus, en cas que le public soit satisfait du traité, dont il est présentement question , d'en donner un autre touchant l'administration du Bâtême & des Clefs.

Quoique la matiere de l'Eucharistie semble épuilée, Mr. Pfeisfer croit avoir encore ajoûté diverses choses à ce que ceux qui l'ont précedé en ont dit. Il s'est trouvé engagé à traitet ce sujet à l'occasion du Projet de Réligion de Timothée Laubenberger Licentié au droit Canonique, par lequel ce Docteur prétend concilier le Concile de Trente avec la Confession d'Ausbourg, nonobstant la protestation du Pere Hager Fesuite de Wurtzbourg, qui trouve qu'il est aussi difficile de rapprocher ces deux Communions, que d'approcher le Pole Arctique de l'Antarctique.

C'est pour en donner un exemple, que Mr. Pfeiffer examine d'abord la question de la Communion fous les deux effeces, que la phipart des a Lutheriens regardent com-# P. 2.

### & Historique de l'Année 1687. 191

me une raison suffisante de leur séparation d'avec l'Eglise Romaine, quand même on seroit d'accord sur tous les autres Articles de la Réligion. C'est pourquoi il remarque que comme, selon Baronius, Becan, "istor, & piusieurs autres Auteurs Catholiques, la Communion sous une espece étoit le caractere des Manichéens, qui les distinguoit des autres Chrétiens; ce même usage doit distinguer les Catholiques Romains, de tous les autres Chrétiens.

On traite ce sujer juridiquement & en forme d'un Procés intenté au Pape, pour le recouvrement de la Communion sous les deux especes, dont il auroit furtivement soûtrait l'espece du vin aux communians; & parce qu'il y a plufieurs faits à examiner dans cette cause. Mr. Pfeiffer, qui estcomme la partie du Pape, divise son plaidoyé en quatre sections. Dans la premiere il parlede l'occasion. & de l'intentation du procés, & de l'interét des parties, c'est à dire, qu'il représente l'histoire, l'état, & l'importance de cette Controverse. Dans la seconde il produit ses preuves. Dans la troisième il réfute les répliques; & dans la 4. il examine tous les cas de confrience, qui se peuvent former fur ce fujer.

Pour justifier l'intention du procés, on prouve contre les parties par l'autorité d'Auteurs non sulvects, a comme George Caffander, le Cardinal Bona, Alphone & Caffander, le Cardinal Bona, Alphone

Castro, &c. que les sideles aveient to hjour communié & par tout, depuis le commencement de l'Eglise jusqu'au XII. Siecle, sous les especes du pain & du vin, & qu'on ne peut produire aucune preuve qu'il y ait en aucun reglement contraire, avant le Conci-

le de Constance.

L'occasion de ce reglement fut sans doute la Transsubstantiation, qui commença à s'établir à peu prés dans le même temps; car aprés avoir tâché de prévenir le peril, que quelque goute du sang prétendu de Jesus-Christ ne se répandit en donnant le pain trempé dans le vin au peuple, ou en lui faisant sucer le vin du calice avec un chalumeau , enfin on en vint à interdire d'abord au commun peuple, & ensuite à tous les autres, l'usage de la Coupe, comme le reconnoissent les & Docteurs même de la Communion Romaine; ce fut en MCDXV. le 15 jour de Juillet, que le Concile de Con-Itance décida Qu'encore que Jefm-Christ ait administré ce vénérable sacrement sous l'espece du pain & du vin à ses disciples : Il faut, nonobstant cela, tenir la Communion sous l'espece du Pain seulement, pour une loi, qu'il n'est pas permie de rejetter. Vint jours aprés , on brula Jean Hus tout vif, pour avoir ofé soûtenir la necessité de communier aussi à la coupe, & Jerôme de Prague un an aprés.

Mais quoi que ce décret du Concile semblac

& Historique de l'Année 1687. 193 b at être une loi perpetuelle, par laqueile il étoit o donné que le peuple ne communieroit plus a l'avenir que sous l'espece du pain , a Lindanus & Caffander remarquint qu'il n'interdit pas absolument la Communion fous les deux speces aux Laiq es, mais qu'il établit seulement qu'ils ne communieront ordinairement que sous l'espece, du pain. Ce fur la raison pourquoi Marrin. v. qui avoit été créé Pape dans ce Concile, ne fit pas difficulté de permettre aux Laiques, après ce Decret de Constance, de communier lous les deux especes. \* Thomas Valdensis, qui avoit été un des plus acharnez contre les opinions de Wiclef, & qui a dedié ses Ouvrages à Martin v. dit que l'Eglise a laissé à la discretion des Pasteurs de recevoir le peuple à la Communion sous les deux especes.

En effet xxI. ans seulement après, le Concile de Bâle aiant décreté, b que c'est une coûtume louable que de communier le peuple sous une espe e, ne laissa pas d'accorder aux Bohemiens la Communion sous les

deux especes.

Mais aucun Concile n'avoit ofé avant celui de Trente en MDLXII. interdire absolument la Communion sous les deux especes aux Lasques, e nonobstant les instances contraires de l'Empereur, du Roi de France,

Tome VII. du p. 9. \* T.2 de Sacram.C.94. b Sess 30. cp. 10.11. P. à S. Joseph, Idea Theol. Sacram, L.2.C.8.p.160.

194 Bibliotheque Universelle

du Duc de Baviere, & de plusieurs autres. Depuis ce temps-là, il n'est permis à au-

Depuis ce temps-là, il n'est permis à aucun Laïque d'en user, à moins qu'il n'arrivât qu'un Prêtre mourût immédiatement après avoir consacré le Calice, & que le Sacrement ne courût risque de tomber entre les mains des Hérétiques, auquel cas un laïque le pourroit prendre tout entier sans dispense.

Îl est vrais cependant qu'en quelques lieux, comme en Hollande, on donne à boire au peuple, après avoir pris le pain de la Communion; mais M. Pfeisser remarque, après Bellarmin, que ce n'est que pour laver la bouche, de peur qu'il ne demeure quelque

miette de pain attachée aux dens.

Il est vrai encore que les Rois de France obtinrent de Clement VI. le pouvoir de communier sous les deux especes, le jour de leur Couronnement, & à l'article de la mort seulement, selon Petra Sanda: mais comme ce n'est que par dispense, il faut reconnoître que les Protestans sont en droit de proceder contre le Pape pour le recouvrement de l'espece du vin, qu'il a soustraite au peuple.

Mr. Pfeisser croit être d'autant plus en droit de poursuivre ce recouvrement, & d'ajourner le Pape devant le Tribunal du Sr. Esprit, pour se voir condamner conformément à la loi de l'Ecriture Sainte, à restituer au peuple la Communion sous les deux especes; que ce n'est pas un simple la rein.

mais

& Historique de l'Année 1687. 195 mais un sacrilege. C'est ce qu'il prouve, par la nature du sacrilege, & par les définirons mêmes que les Docteurs de Rome en donnent.

Mais parce que pour se purger d'un crime si énorme, on a accountumé de représenter cette soustraction de l'espece du vin, comme une chose de peu d'importance, & que les Controversistes de Rome se plaignent & qu'on les tire en cause pour une goute de vin ; Mr. Pfeiffer représente qu'il ne plaide pas pour une goute de vin, mais pour le recouvrement du sang de Iesus-Christ, que l'on reçoit sacramentellement sous le vin; & que si cette excuse de Gregoire de Valence des Walenbourgs avoit lieu, on pourroit ôter aussi l'autte espece du Sacrement avec la même facilité, & abolir le baptême & l'E. criture Sainte, en disant à ceux qui s'y oppo-Ceroient, qu'ils ne plaideroient que pour une goute d'eau, & pout un peu de papier & d'encre. Il fait voir en même temps que Mr. l'Evêque de Meaux découvre l'opiniatreté & la dureré de l'Eglise de Ronice, en disant qu'il n'y a qu'une apparence de difficulté dans cette Controverlescar si cela est, pourquoi exercer tant de duteré contre ceux qui demandent qu'on leur restitue leur part de ce que Jesus-Christ a donné en commun à toute son Eglise ? Pourquoi Crestan Evêque de Vladiflave fit il bruler tout vif un Prêtte nommé Adam, pour avoir donné à

# p.15.16.17.18.19.20.21.22. b p. 23.

des Laïques la Communion sous les deux especes, du temps du Concile de Trente? Pourquoi a-t-on fait perir un si grand nombre de Bohemiens, presque pour cette seule Controverse?

M. Pfeisser est si éloigné de croire que ce procès soit de peu de conséquence, qu'il prétend a que si le Pape ne restitué l'espece du vin, il abandonne la veritable & l'ancienne soi Catholique; & que s'il la restituté, il confesser son crime & qu'il s'est trompé. Outre cela le Concile de Trente anathematise ceux qui osent dire que la Ste. Eglise Catholique n'a pas est de justes raisons de retrancher le calice aux Laïques; & les plus célebres socseurs de Rome, b vont jusqu'à dire que c'est se immer que de communier sous ses deux especes, & que c'est une inspiration diabolique dans les Laïques, que d'y penser seulement, & autres choses semblables.

Les Protestans ont donc le dernier interêt à poursuivre la restitution de l'espece du vin, en faveur du peuple, de peur de passer pour des persides, s'ils suppriment la verité qu'ils connoissent, de peur de s'engager dans le sacrilege des autres, & d'être tenus pour des

hypocrites.

Après avoir exposé le fondement du procès, Mr. Pfeisfer vient aux preuves, qui consistent en faits, en témoins, & dans la consession de ses propres parties.

I. Il montre que c'est un fait que le Pape

& Historique de l'Année 1687. 197 & ses désenseurs ne peuvent nier que Jesus-Christ a institué l'Eucharistie sous les deux especes, & qu'il a ord niné à tous d'y participer. Il répond à toutes les restrictions qu'on a accoûtumé de donner à se termes. Il produit se ensuire la Tradition Apostolique qui est conforme à l'institution, & il répond en même temps à toutes les objections qu'on lui peut faire Après cela Eliprouve b que c'est une partie du Testament, ou de l'Alliance que Jesus-Christ a ratissée par sa mort. Ensin il montre que le but & le fruit de l'Eucharistie demandent que le geuple communie sous les deux especes.

II. Pour ce qui cst des térnoins, Mr. Pfeisser produit à le consentement universel & perpetuel de toute l'Eglise ancienne, & la pratique universelle de toutes les Eglises du monde, excepté la Romaine, comme: la Greque, la Syrienne, l'Ethiopienne, l'Armenienne, la Coptique, la Géorgienne,

la Russienne ou la Moscovite.

III. Mr. Pfeisser allegue la Consessionade ses propres parties. Cependant comme les parties ont droit de répondre aux accufations & aux preuves qu'on propose contre elles; M. Pfeisser fraporte tout ce que l'E-glise Romaine a jusqu'iei allegué pour sa désense, & pour justisser qu'elle a cu raison d'ôter au peuple la Coupe de l'Eucharistie;

ap.28.29 ad 57. bp.45:ad 49. cp.50.ad 54. dp.54.55.56. ep.57.ad 95. fp. 102.co. Seqq.

#### Bibliotheque Universelle

ne se nomme pas en ce lieu par modestie.3. Les plus moderez Docteurs Catholiques comme de Lyra, Cajetan, Stella, Estius, Gurtner & c. reconnoissent que cette preuve del'institution de la Communion sous une espece, est foible.

II. La seconde instance des parties de M. Pfeisser est rirée de la pratique des Apôtres, dont il est souvent dit qu'ils ont rompu le pain, sans qu'il soit dit qu'ils aient distribué la Coupe. Mais M. Pfeisser répond a que les Anciens expliquent cette fraction du pain, de la frugalité des premiers Chrétiens, qui se contentoient de peu de chose pour vivre, sans se charger de mets délicieux comme les mondains. Les autres ont expliqué cette fiaction du pain, qui se faisoit de maison en maison, de la distribution que les fideles faisoient aux pauvres de ce qui avoit été confacté à leur soulagement. Mais quand même il seroit question de l'Eucharistie dans ces occasions, il faudroit com-prendre la Coupe dans cette fraction du pain, puisque c'est le style de l'Ecriture de fignifier tout ce qui sert à la resection par le pain. Autrement il faudroit dire que les Apôtres auroient consacré l'Eucharistie, Aportes auroient confacte l'auchaintie, sous la seule espece du pain, ce que l'Eglise. Romaine ne voudroit pas avoir avancé. Mais comme le Jesuire Lorin reconnoît que cet argument n'est pas solide, & que les Docteurs de Rome sont partagez sur l'explication

Historique de l'Année 1687, 201 plication de ces textes, M. Pfeisser passe à d'autres instances.

III. La troisième est prise des sigures de l'Eucharistie, que l'on prétend trouver dans l'Ancien Testament, & qui n'ont du raport qu'à l'espece du pain. Mais M. Pfeisfer fait voit que la plûpart de ces-types sons imaginaires, & allegoriques, & qu'on n'en peut tirer d'argumens en bonne Theologies, outre qu'on peut retosquer toutes ces sigures contre l'Eglise Romaine. Car si le pain & le vin que Melchissidek présenta à Abraham sont le type de l'Eucharistie, n'y voiton pas les deux especes? Si l'arbre de vie du Paradis terrestre est le type de l'espece du pain, pourquoi les seuves nexeprésenterons ils pas la Coupe? & c.

IV. La grande instance des parties des M. Pfeisser est sondée sur le pouvoir de l'Aglise, qui selon eux, peut dispenser contre l'institution de Jesus-Christ. Mais M. Pfeisser représente que jusqu'iei ses parties riont pas pu s'accorder sur ce que c'est que l'Eglise, quelques-uns présendant que c'est le Pape, & lui a attribuant le droit de dispenser contre la loi divine. Mais les b autres lui contestent ce droit. comme Urbain Pape, Thomas d'Aquin, Zacchius, Gregoire.

de Valence, Bellarmin Gr. .

V. La cinquième intrance est prise de la concominance, par lanuelle on prétend que le sang de Jesus-Christ est roujours avec

мр,122.123. bp;124.125. ср. 1324

Son corps , & que par consequent comme l'espece du pain comprend son corps , elle contient aush fon lang. Mais M. Pfeiffer montse que, nonobstant tous ces raisonnemens, il en faut revenir à l'institution de lefus-Christ. Dieu qui a donné des yeux à l'homme pour voir, ne veut pas qu'il s'en arrache un quoiqu'un feul puisse suffire pour le conduire. Et fi ce raisonnement avoit lieu. pourquei les Prêttes perdroient-ils leur temps à confacrer le vin pour eux, puis qu'en confacrant le pain, ils confacrent le corps qui est avec son sang ? Ce qu'il y a de plus favorable à la cause de Mr. Pfeisser, c'esta que l'Eglise Romaine reconnoît elle même, que teut lesus Christ n'est pas contenu sacramentellement sous chaque espece, & que su chair n'est contenue que sous l'espece du pain, 👉 son sang que sous l'espece du vin. comme on le peut voirdans Alexandre de-Ales dans Durand, dans Bellermin, & dans le Concile de le Trente même. En effet ils affurent que le pain n'elt eranflubstantie qu'au corps & non pas au sang de Jesus-Christ , & que le vin n'est transsubstantié qu'au lang,& non pas au corps;& ils enfergnent constamment que l'une & l'autre. espece est de l'essence du sacrement comme. M. Pfeiffer le c prouve affez au long.

VI. La sixième instance pour la Communion sous une espece, c'est que le but de l'une

<sup>&</sup>amp;c. 4p. 137. 138. & Seff. 13. Can.3. cp. 140. 141. 147.

Et de l'autre espece, & le fruit qu'on en retire, sont de participer au corps de Christ, & de rassaire l'ame; ce qui se peut aussi bien faire en ne recevant qu'une des especes, qu'en les recevant toures deux. Mais M. Pfeisse especé à ses parties leurs Docteurs a propres, qui reconnoissent que la Communion sous les deux especes est beaucoup plus essiene, ce es plus parsaise, que sous une seulement, & la Bulle de Clement VI en saveur des Rois de France, qui leur accorde l'usage de la Coupe pour un plus grand ascroissement de grace.

VII. La septiéme est prise de la commodité, qui se trouve à communier sous une espece, 1. parce que cela est plus facile & plus coutr. 2. parce que cela peut contribuet à l'unisormité, à l'egard de ceux qui ne peuvent boire de vin, ou qui n'en peuvent avoir. Mais M. Pfeisser b'représente que ce n'est pas à l'homme à chercher ce qui lui est commode dans la pieté, ni à reformer ce que la sagesse de Dieu a reglé; & que pour ce qui est de l'unisormité prétenduë, elle est condamnable dès qu'elle est opposée à la ve rité. Er après tout, où est cette unisormité de la Communion sous une espece, pendanc que tant d'Eglises prorestent contre l'entre-prise de la Romaine?

WIII. Les parties e de Mr. Pfeisser alle? guent pour autoriser le retranchement de la

#p.150.151.152. bp.153. c Gerson. de Comma Laicon.

Coupe, divers inconveniens de la Commumion sous les deux especes; le peril de répandre le sang de Jesus-Christ, de le porter d'un lieu en un autre, de souiller le Calice, d'en laisser quelque goute attachée aux longues barbes des Laïques, de le laisser converrir en vinaigre, quand on le garde pour les malades, ou d'y laisser engendrer des mouchezons, &c. Il faudroit faire trop de dépense en vin, dans plusieurs lieux, où l'on a de la. peine à en trouver, & où il est cher. Il pourtoit geler dans l'hiver. On pourroit croite que les Laiques seroient aussi excellens que les Pietres, &c. Voila quelques-unes des rai-Sons du retranchement de la Coupe, que le Catechisme de Rome appelle très-graves ou tres-pressantes, selon le recueuil qu'en fit Jean Gerson, Chancelier de l'Université de Paris, dans le livre de la Communion des Laiques, qu'il composa par l'ordre du Concile de Constance. Mais l'Auteur replique à ces raisons : Que c'est accuser Jesus-Christ d'imprudence de n'avoir pas prevû tons ces, inconveniens, quand il a institué l'Euchari. flie sous les deux especes: Que ces inconveniens ne regardent pas moins les Prêtres que les Laïques : Qu'ils ne sont pas moins à craindre à l'egard de l'espece du pain qu'à, l'egard de celle du vin, puis qu'elle peut; comberpar terre, ou se corrompre: Qu'il vaudroit mieux prévenir ces malheurs, en ne gardant pas le vin après qu'il est consacré, ou en ne transportant pas d'un lieu en un

& Historique de l'Année 1687. 205 autre en la vant exactement les vaisseaux ou en coupant toutes les barbes, & plusieurs autres raisons que l'on peut voix dans le Plaidoyé de «l'Auteur.

IX. Les Parties alleguent quelques auto.

ritez des Peres:mais M. Pfeisfer, fait b voit.

qu'ils n'ont jamais parlé de la Communion.

fous une espece.

X. Les Parties alleguent l'usage de l'Esglise Primitive. Mais M. Pfeisserreplique e A. toutes les instances excepté à celle de l'usage des Manichéens & des Encratites, qui rejettoient l'usage de la Coupe, patce qu'ils eroioient que le vin sur le sang de l'ancien. Serpent.

XI. Les Parties alleguent la Communion particuliere, on domestique: Mais M. Pfeisser montre que les particuliers n'emnorraient pas moins le vin consacré dans.

leurs maisons, que le pain.

XII: On allegue contre M. Pfeisser la Gommunion étrangere, e dont on punissoit ceux du Clergé qui avoient dérobé quelque chose. Mais il fait voir que cette Communion étrangere, signifie seulement qu'il n'éntoit pas permis à ceux qui y étoient condamnez, d'administrer la Communion aux autres, & qu'ils se devoient contenter de la recevoir comme s'ils avoient été des étrangers.

XIII. La Communion des Laiques, qu'oriallegue,

ap.155. adab 3. bp.163. ad 175. cp.174.

#### 208 Bibliotheque Universelle

Religion est un moien assuré de se rendreles peuples savorables; il crut qu'en faisant le Prophete, & en composant un corps de Doctrine, qui favorisat également les Juiss, & les Chrétiens, il ne pouvoit manquer de gagner leur affection; pouvui sur tour queles diverses sectes, qui se trouvoient dans cesdeux Religions, trouvassent leur conte dans son Alkoran. Mais comme le Judaisme prévaloit dans l'Arabie, il crût aussi qu'il falloit lui donner quelques avantages sur le-Christianisme; c'est pourquoi les trois quars de l'Alkoran sont le pur Judaisme.

1. On attouvoit alors plusieurs Juifs qui ne vouloignt reconnoître que le texte de l'Beriture, en matiere de Religion; & il y en: avoit plusieurs autres qui . avec le texte de l'Ecriture, vouloient s'affujettir austi aux Traditions. b Entre les Mahometans, les Persans, & quelques autres ne reçoivent pour regle de la Religion que le seul Alkoran;mais les Turcs, les Tartares, les Arabes & les Indiens, reçoivent une infinité des Traditions prétendues de Mahomet, toutes conformes à celles des Juis. Ils a parlene: les uns & les autres d'un commandement,, que Dien fit aux Anges d'adorer Adam. aprés qu'il l'eût créé, ce que tous firent, excepté le Diable. Ils rapportent les une & lesautres le dialogue de Cain & d'Abel, qui donna lieu à la mort du dernier. Ils disent. les uns & les autres , que les Anges devin-

rent .

& Historique de l'Année 1687. 209 rent amoureux des femmes: a qu'Abraham. aiant rompu les Idoles de son pere, il fue condamné à être brulé tout vif. & qu'il en fut sauvé par un miracle : 6 que Pharaon. violoit les femmes des Ifraëlites, & qu'il la. . crifioit leurs enfans; que lorsque Dieu donna la loy sur la montagne de Sinai, il coupa. cette montagne par le pied, & qu'il la leva. en l'air fur la tête des Israelites avecenenace de les ensevelir dessous, s'ils ne recevoient la loi : c que les Demons servirent à bâtir le remple de Salomon; d que Salomon entendoit le langage des oiseaux, & qu'il l'expliquoit ; & plusieurs autres réveries semblables, qui leur sont communes.

Pour ce qui est des dogmes particuliers. ils rejettent également le mystere de la S. Trinité. Quoi qu'ils parlent du Messie, d'une maniere trés-respectueuse, ils ne veulent pas qu'il soit Dien. Ils disent que les bons Anges sont de seu, & que les Démons sont composez d'un feu empoisonné. Ils croioient la justification par les œuvres : ils ont un grand respect pour le temple de Jerusalem. dont ils visitent les ruines, quand ils le peuvent; & leurs prieres dans leurs Synagogues, & dans leurs Mesgidis sont également superstitieuses. e Ils jurent par les creatures; jeunent souvent ; s'abstiennent de manger de cortaines viandes; comme du pourceau; & c. Ils se lavent fort souvent : ils pratiquent le divorce.

# P. 301. 302. b P. 303. c P. 304. 305. d P. 307. 398. c P. 310. divorce, ils croient que la Polygamie est permise, & que l'on jourra dans l'autre vie de voluptez charnelles. Ils partagent le ciel & l'enser en divers appartemens & croient le Purgatoire. Ensin ils sont beaucoup plus favorables les uns aux autres, qu'ils ne le sont aux Chrétiens, comme on le verra dans la suire.

Mæ pour donner une connoissance plus exacte de leurs superstitions, M. Pfeisser examine en particulier les principaux livres des Juiss, & leurs diverses sectes; & ensuire il donne un Abregé de l'Alkoran, & de l'histoire de la Religion des Persans & des Turcs.

Il a commence par le Talmud, c'est à dire par le Corps, de la doctrine de la Religion & de la Morale des Juifs. Il y a deux Ouvrages qui portent ce nom, dont le premier s'appelle le Talmud de Babylone , & l'autre le Talmud de Jerusalem. Le dernier a été compilé par le Rabbin *Jochanan* , qui avoit prefidé dans l'Academie de Jerusalem pendant LXXX ans,& qu'il l'acheva l'af CCXXX. en faveur des Juifs qui demeuroient en Judée. Mais comme ce Talmud étoit particuliet à ces Juifs, & qu'il ne renferme pas toutes les Constitutions, ni toutes les Décisions des Hebreux, outre que le style en est étrangement obscur; celui de Babylone, qui avoit été compilé cent ans auparavant par le Rab. bin Inda; en faveur des Juiss dispersez en MeloMesopotamie & ailleurs, est le grand Osacle qu'ils ont accoûtumé de consulter sur les difficultez qui se trouvent dans la Loi, ou dans le culte qu'ils rendent à Dieu, & dans l'exercice de leur discipline.

Cet ouvrage à deux parties, dont la premiere s'appelle Mischna,c'est à dire la seconde Loy, parce que les Juis croient que l'explication, que Dieu donna à Moise de la Loi, sur la montagne de Sinai; la séconde s'appelle Gemara,c'est à dire, supplément, parce que c'est un Commentaire sur la Mischna, qui comprend toutes les Traditions de leurs anciens Rabbins, sur la Religion & sur la Morale.

Mr. Pfeisser n'entreprend pas de faire le détail de cet Ouvrage, qui est compris en onze volumes in quarto; mais pour en donner quelque idée, il a remarque qu'il est diviséex six parties générales, dont la 1. traite des diverses sortes de semences, arbres, fruits, herbes, & de la maniere dont Dieu vouloit que les Juiss les cultivassen, où s'en servifsent, soit dans la vie commune, soit dans leurs oblations.

La II. traite du Sabbath, des fêtes & de leurs solemnitez. La III. traite de ce qui conceine les semmes, le mariage, le divorce, leurs maladies, &c. La IV. traite des rorts que les hommes & les bêtes peuvent faire, des sermens, & des peines capitales, ou pécuniaires. La V. traite des sacrisses, & du service

fervice du temple de Jerusalem: & ensin la vi. des purifications & des souillures disfetentes. Toutes ces diverses parties sont subdivisées en DXXIV Chapitres en tout, & si l'on en croit les Juiss, c'est le thresor general de tout ce qui se peut connoître dans le monde.

Mais comme ce recueuil comprend une infinité de pieces différentes, notre Auteur autemarque qu'encore qu'on l'attribué au Rabbin Juda, il ne faut pas s'imaginer qu'il y air travaillé seul. Il fair l'histoire de ceux qui y ont contribué jusqu'à ce qu'il su choté en l'an soo.

Il remarque b sur la Mischna; qui est comme le terre de tous ces volumes, qu'elle est écrite en Hebreu, d'un style serré & obscur; & qu'elle étoit autresois écrite avec des points ou voielles, & des accens, qui regloient le chant des Juiss, qui la lissient en chantant, comme its le sont encore aujourdhui.

Il remarque sur la Gemare, e que le Ryle en est mélé d'Hebreu, de Caldéen, & de di-

vers termes des autres Langues,

Il fait ensuite d'Histoire des diverses éditions du Talmud, & de ce qui en a été traduit jusqu'à present, qui est assez peu de chose: mais le Sr. Abendana promet de donner incessamment la traduction de toute la Mischna avec des Notes, & on en a déja. imprimé quelques seuilles à Oxfort.

Quoique AP.9.12. bP.13.14. cP.14. dP.15.16.

### & Historique de l'Année 1687. 213

Quoique M. Pfeiffer n'entre pas dans le détail du Talmud, a il dit qu'on peut le regarder comme le Céremoniel des Juifs, & le Corps de leur Théologie, de leur Droit. de leur Philosophie, de leur Médecine, & de. leur histoire. Mais il remaique qu'en traitant de toutes ces choses, on y trouve souvent des impietez, des blasphêmes, des abfurdirez, des superstitions & des fables ridicules, dont il rapporte quelques exemples. On y trouve que pour voir le D'able, il no faut que brûler le surfait d'une chate noire, dont la mere ait été poire, & la premiere née de la premiere portée de sa mere, qui doit auss être la premiere née de la premiere portee de celle qui l'a produite, & se frotter en suite les veux de la cendre de cet animal. On y tépitsente Dieu pleurant sur les miseres de ses enfans, & laissant tomber deux de ses larmes dans la mer, qui font un si grand bruit, qu'on l'entend d'un bout du monde à l'autre. On y trouve, que les Démons boivent, mangent, engendrent & meurent. On y trouve qu' Adam engendra des Diables jusqu'a l'age de 130 ans; ce que quelques uns expliquent de. ses méchantes mœurs. On y trouve, que Da. vid étant un jour à la chasse perça le Diable d'un coup de flèche, au lieu de fraper la bête qu'il pour sui voit; ce qui le mit en grand peril. Il est vrai di: Mr. Pfeisfer, a que les Juiss-

Il est vrai di: Mr. Pfeisfer, a que les Juiss-Modernes regardent toutes ces fables comme des Allegories, ou comme des Paraboles, done.

#### 214 Bibliotheque Universelle

dont ils tâchent de donner quelques explications supportables. Mais il croit que ceux, qui en ont été les premiers auteurs, se proposoient par là de surprendre la credulité des peuples. En ester on trouve dans ce livre une infinité de superstitions ridicules, qui ne peuvent recevoir aucune explication raisonnable; on y parle souvent d'enchantemens, on y propose des cas de conscience impertinens; comme, se est un peché que de prendre un poux, ou une puce, de de les tuër au jour du Sabbath? si c'est un peché à un couturier que de porter une aiguille sur sa manche le même jour? & une infinité d'autres questions également badines, qui sont débatuës de part & d'autre dans ce livre, sans être résoluës.

Mais ce qu'il y a de plus déplorable, c'est que les Juiss préserent l'autorité du Talmud à celle de l'Ecriture: b ils comparent la Bible à de l'eau, la Mischna à du vin, & la Gemare à de l'Hypocras : & leurs Rabbins ont souvent ce blasphême dans la bouche: mon enfant attachez-vous plâtôt aux paroles des Scribes, qu'à celles de la Loi.

On pourroit relever le peu d'ordre qui se trouve dans ce livre, l'obscurité de son style, la saleté de plusieurs de ses expressions, & la vanité de la plûpart des sujets qu'il traite: mais M. Pfeisser aime mieux s'arrêter à examiner si on en peut retirer quelque usage.

\*\*Plusieurs Papes ont crû qu'il falloit absolutement l'abolir : mais on est revenu de cet

\*\*P. 29. 30. P. 31. empor-

& Historique de l'Année 1687. 215 emportement, & M. Pfeisser croit que ce sivre peut être d'un grand usage.: 1. Parce qu'on y trouve plusieurs restes d'antiquitez Judaïques, qui peuvent servir à entendre divers textes de l'Ecriture: 2. Parce qu'il peut servir à convaincre les Justs de leurs calomnies & de leurs vanitez: 3. Parce qu'on en peut tirer plusieurs argumens contre eux, & qu'il seroit absolument impossible, de l'abolir.

Mais il veut d'ailleurs qu'on ne donne pas tant d'autorité au Talmud, que Jules Conrad Oston Juif converti, qui a voulu prouver par le Talmud tous les Mysteres de la Religion Chrétienne. Il ne b croit pas même que le Sauveur du monde ait emprunté des Juifs diverses paraboles, ni plusieurs expressions, qui se trouvent pareilles dans le Nouveau Testament & dans le Talmud; mais il croit que c'étoient des façons de parler communes à tout le monde.

Aprés avoir examiné le Talmud, îl examine les Targums, a ou les Paraphrases Caldaiques, parce que les Juiss b sont un trésgrand eas de ces Paraphrases, qu'ils croient avoir été faites du temps d'Esdras, ou de la Captivité de Babylone, en faveur du peuple, qui avoit oublié la Langue Hebraique, & qui avoit appris celle des Caldéens.

Mais M. Pfeisser est d'un autre sentiment, & croit qu'il n'est pas vrai que le peuple est

bP. 32. ad 36. BP. 37.ad 121, bP. 121.ad 124.6P. 46.474

ent oublié la Langue Hebraïque pendant la captivité, puis qu'elle étoit encore en usage du temps de Nehemie, & même d'Alexandre le Grand. Qu'elle apparence y a-t-il, qu'Ezechiel qui écrivoit pendant la Captivité, & que Daniel, Esdras, Nehemie, Aggée, Zacharie, Malachie & Mardochée, qui est. selon quelques uns, l'Ateur du Livre d'Esther, eusfient écrit leurs prédications & leurs instructions en Hébreu aprés la Captivité, si le peuple n'avoit plus entendu cette Langue?

Quoi qu'il en soit, l'Auteur fair voir a qu'on ne peut rien déterminer de certain sur le temps où ces Paraphrases ont été saites, & qu'il n'y a aucune preuve que Jesus. Christ ou les Apôtres en aient eû connoissance, ou s'en soient servis, comme quelques modernes le veulent. Les raisons qu'il en apporte

méritent d'être lués.

Aprés avoir parté de l'origine de ces Paraphrases, on remarque qu'elles comprenment b tout l'ancien Testament, excepté le livre de Nehemie, & ceux de Daniel & d'Estdras. Mais comme ces deux derniers ont été écrits originairement, moitié Caldéen & moitié Hebreu, il ne faut pas s'étôner qu'on n'en ait pas fait de traduction: outre qu'il pourroit bien être arrivé que la Paraphrase Caldaïque de ces trois Livres ait été perdue, ou qu'elle sur encore cachée, puis que celle que nous avons sur les autres Livres de l'ancien Testament, a été inconnue aux Chré-

\*#P.52.4d.61.72.4d.76.83.84. bP.62.63.

& Historique de l'Année 1687. 219 tiens pendant plusieurs Siecles , & qu'elle

n'a été publiée qu'à diverses reprises.

Pour ce qui est du stile de cette Paraphra. Te, comme elle a été composée par divers Aureurs, a savoir les cinq livres de Moyse par Onkelos, les Prophetes par Ionathan, & le reste par le Rabbin Ioseph l'aveugle, il no faut pas y chercher d'uniformité, outre qu'il y a plusieurs dialectes de la Langue Caldaique,bqui sont trés-differetes. li y a plusieurs Éditions de ces Paraphrases, mais elles sone toutes extrémement défectuenles, excepté l'édition de Buxtorf, dans sa grande Bible.

Comme ces marieres regardent plûtôt les Savans , que ceux qui ne lavent que notre Langue, on ne raportera point ici ce que M. Pfeister remarque sur les divers auteurs de ces Paraphrases. Mais on avertit ceux qui voudront se donner la peine de lite l'ouvrage tout entier, qu'ils y trouveront plusieurs choles curieuses, & que personne n'avoit encore expliquées distinctement.

On dit e qu'on peut tirer un beaucoup plus grand usage de ces Paraphrases, que du Talmud, soit pour l'intelligence du texte-Hebreu, soit dans les Controverses des

Chrétiens.

Le troifiéme ouvrage des Juifs, que nôtre Auteur examine est la d Masser. C'est la Critique de quelques anciens Rabbins sur le rente Hebreu, laquelle sait le dénombre Tome VII. " p.69. ad 107, b p. 115. 6 p. 1456

\$ p 131.

ment de tous les versets, de tous les mots & de toutes les Lettres de l'ancien Testament, pour empêcher qu'on n'y puisse faire aucune altération, ni aucun changement.

Des que cet ouvrage fut connu aux Chrétiens, il fut exposé à divers jugemens. Les uns ne sirent pas de difficulté de l'accuser a d'impieté, & les autres le b canoniserent. Les Juiss ne savent pas eux mêmes, quand set Ouvrage a été c composé, & il y a beaucoup d'apparence que plusieurs y ont travaillé en diverstemps. Quoi qu'il en soit, nôtre Auteur remarque que nous n'avos qu'une partie de la Massore, & qu'on ne peut l'atstibuër à Esdras, comme font quelques uns.

Il n'est pas non plus du sentiment de ces Theologiens, qui veulent que les points de la Bible soient d'autorité divine, d & il reconnoît qu'il y a beaucoup de superstition

dans la disposition de ces points.

M. Pfeister examine en suite e les trois eprincipales sectes des Juis, après avoir remarqué que quelques-uns en content jusqu'a vint-huit; entre les quelles on met les Sabbaraires, les sectateurs de Theudas, & de Judas de Galiléen, les Nazariens, les Rechabites, des Chasidéens, les Hillelistes, les Schammaites, les Karréens, les Baithosiens, les Rabbanistes, les Sampséens, les Pharistens, les Sadducéens, & les Essens.

Il examine donc principalement les Pha-

#p.135.hp.126.cp.131.dp.179.180.ep.12;.

tisses, les Sadducéens, & les Esseens, à l'égard de leur origine, de leurs dogmes, & il résure plusieurs opinions communes touchant ces trois sectes. Ensin il raporte a & il resulte en même temps plusieurs calomnies des Iuis, contre les Christ & contre les Chrétiens. Mais comme personne ne doute de la témerité decette nation, on ne s'airêtera point ici à en faire le détail.

Après avoir examiné les superstitions & les erreurs des Juiss, M. Pfeisfer passe à l'al. koran, b ce mot signifie Lecture, pour designer que c'est le livre qu'il faut principalement lire. Les Mahometans l'appellent aussi Alfàrcan, c'est à dire les Leçons pour la même raison. Ils l'appellent encore Muzkal, c'est à dire le Livre, comme les Juiss & les Chrétiens appellent l'Ecriture Sainte, la

Bible, ou le Livre par excellence.

Tout le monde sait que ce livrea été composé par Mahomet en Arabe, & qu'il sut mis en ordre par un nommé Abubecre, pour être la Regle de la Religion & des mœurs des Mahometans. Cet imposteur prétend que Dieu la lui revela pendant une nuit, qu'ils appellent la nuit de la Puissance, & dans laquelle ils croient qu'on oblient de Dieu tout ce qu'on lui demande. Ils disent néanmoins que l'Ange Gabriel la revela à diverse sois & en divers temps; c'est à eux à accorder cette contradiction.

Mahomet, e vint au mode l'an DLXXVII.

<sup>#</sup> P. 207. Ad 262, pp. 263. cp. 267.26

### 110 Bibliotheque Universelle.

dans une ville de l'Arabie heureuse appellée la Mecque. Ses parens étoient d'une famille illustre, mais pauvre. Il nâquit aprés la mort deson Pere, & perdit sa mere six ans aprés. Son Grand-pere le prit chez lui pendant deux ans, mais étant aussi mort, un de ses Oncles s'en chargea; & l'engagea ensuite à une semme riche appellée Chadiga, qui en sit fon Camelier, pour transporter les marchanrdises en Syrie & ailleurs sur ses Chameaux, julqu'à ce qu'elle l'épousa âgée de 40. ans, quoi qu'il n'en eût que 25. Ils vécurent 24 ans ensemble. & elle eut de lui trois garçons, qui moururent jeunes, & quatre filles. Ce mariage l'aiant enrichi, il commença à être un peu plus consideré, & à feindre des révelations & des inspirations, qu'il répandit en . divers lieux, & qui animerent les Koreischi-Mes contre lui, parce qu'il blamoit quelquesunes de leurs superstitions, quoi qu'il eut été Ælevé dans leur Religion. Ce fut ce qui l'obligea à se retirer après la mort de sa femme, dans un village nommé Jatrib, qui a été depuis appelle Medine , c'est à dire la ville du Prophete. Le nouveau Prophete prit ensuite jusqu'à dix-sept semmes, selon quelques-uns, & julqu'à vint-une felon les aueres , & fit diversses expeditions militaires. qui lui furentifi favorables, rant contre les Juifs que contre les Koreischises, qu'en l'elpace de neuf ans il emporta plusieurs places dont il demeura le Mairre. Enfin il mourut de fierre chaude à Medine agé de 63. ans.

# & Historique de l'Année 1687. 228

Il y a des Auteurs Arabes, qui attribuent des Miracles à Mihomer, a mais les autres les nient. Par exemple, les premiers font dis re à Mahomet que la Lune s'égant approchée de lui, il la fendit en deux. M. Pfeiffes remarque, aprés Beidavi, que jamais Mahomet n'a dit cela, mais sculement, qu'avant le dernier jour, on verra ce prodige dans le: ं eiel. Ils lui font dire qu'à la prise de la ville: de. Chaibar, une femme Juive lui aiant pre-fenté un agneau empoisoné, l'agneau cout sôti l'avertit de ne le manger pas. Mais; Abulfeda raporte simplement cotte histoire, comme fi Mahomet en aiant goûté un morceau, & s'etant aperçû qu'il étoit empoisonné, avoit dit après l'avoir craché contre terre;cet agneau me dit qu'il est empoisonné, c'est àdire, je sens que cels est em-poisonné. En effet il confesse souvent, dans l'Alkoran, qu'il ne pouvoit faire de miracles. C'est pourquoi il faut regarden comme une fable, ce qu'on dit du pigeon qui venoit manger dans son oreille, & du taureau qui ne vouloit rien manger qu'il i ne le lui donnât de sa propre main. M. Pfeiffer reconnoît b que les Arabes n'ont jamais rien écrit de pareil, & que ce sont des productions du zele déreglé de quelques, Chrétiens contre cet imposteur.

Mais s'il ne pouvoir faire de miracles, & s'il ne s'en est jamais vanté, il n'a pas laissé

de supposer qu'il avoit communication avec l'Ange Gabriel, qui lui revela l'Alkoran. La verité a est qu'il apprit une bonne partie de ce qu'il y a de fabuleux ou d'impie dans ce livre, de quelques Iuis, & de quelques Moines Nestories, dont M. Pfeisser rapporte les noms & l'histoire, & comme il étoit Koreischite de Religion & qu'il vivoit parmi les Arabes, il prit aussi de leurs rites & de leus opinions ce qui le pouvoit accommoder. Nôtre Auteur marque ce que Mahomet a pris des traditions des Iuis, outre ce qu'il a emprunté de l'ancien Testament. Il découvre aussi d'où il peut avoir pris ce qu'il dit de Iesus-Christ, en remarquant qu'un des Moines Nestoriens qu'il stéquentoit, nommé Bohaira, lui avoit expliqué plusieurs Chapitres de l'Evangile.

Aprés avoir parlé de l'origine de l'Alkogan., M. Pfeisser fait l'histoire de la maniere
dont il a été compilé. b Ce n'étoir du vivant de Mahomet que divers petits ouvrages separez; mais aprés sa mort un de ses
compagnons de fortune appellé Ababecre
prit le soin de ramasser tous ces mémoires,
sans aucun ordre c, excepté que les plus
longs sont placez avant les plus courts. Il
parle d'abord aprés la Présace, de la vache
rousse, dans le 3. Chapitre, il est parlé de la
famille d'Amram; dans le 4. des loix & des
céremonies qui concernent les semmes;
dans

dans le 5 de la table des Apôtres; dans le 6 des loix qui regatdent les bêtes; dans le 7 de l'étendue qui est entre le ciel & la terre; dans le 8 des dépouilles qu'il remporta dans la Campagne de Badara; dans le 9. de la repentance; dans le 10. de Ionas; dans le 11. d'Aber; dans le 12. de Ioseph; dans le 13. du tonnerre; dans le 14. d'Abraham; & ain é de suite jusqu'à la fin, en confondant le cielavec la terre, les hommes avec les bêtes, le passé, le present & l'avenir.

Ce livre est divisé en 114. Chapitres quissons appellez Surates, c'est à dire Legens, parce que l'Auteur donnoit chacun de ces Chapitres à apprendre à ses sectateurs. On trouve dans notre Auteur a le sommaine de chacune de ces Surates, avec la récompense qu'elles promettent à ceux qui les lisont, b L'interprete Latin a augmonté lonombre de ces Surates de dix, en faisant de la promite la Préface du livre, & en divisant la seconde en quatre; la troiséme en trois; las quatriéme en quatre, la cinquiéme en deuxs, & la fixiéme en trois.

Ceux qui ausont envie de connoîtres mieux l'Alkoran, qu'on ne le connoit ordinairement, seront obligez à Mr. Pfeisser de la peine qu'il a prise d'examiner ce livre avec tant d'exactitude. Il a remarqué en parlant de la Masore des Iuis, le nombre des versets, des mots, & des lettres de l'ancien Testament; & il a fait la même choseà

# p.319.279:280.281. k278.

Bibliotheque Universette

l'égard de l'Alkoran. # Il dit que l'exemplaire de Medine a 6216 Verfers. 77639

mots, & 32301 c. lettres.

M. Pfeiffer fait en suite quelques remarunes sur l'abondance des termes, qui se trouvent dans la Langue Arabe, qui est celle où l'Alkoran a été écrit, il remarque qu'un Lion se peut nommer en plus de cinq-cens façons en cette langue; qu'un Serpent a plus de deux-cens noms differens; que le Miel en a plus de quatre-vingt, & l'Epée. plus de mille. Cette abondance de termes peut beaucoup contribuër à l'elegance des auviages, qui sont composez en Arabesc'est: pourquoi. l'Alkoran passe chez eux, pour le livre le mieux écrir qui soit dans le monale; & le faux Prophete, qui l'a composé, n'a.
pas craint de désier rous les Démons de
l'Enfer de produire quelque chose de pateil. àl'Alkoren.

Le ftyle en est pocrique, Aquoiqu'en ait. pu dire Scaliger, car on y trouve souvent des sines & de la mesure. Pour ce qui est de la matiere, on y rrouve de l'histoire prophane, & de l'histoire Sainte , e mais étrangement défigurée. On y voit diverses avantures de Mahomet; on y lit une partie de la vie d'Esope, sous le nom de Lokman, d patmi des restes considerables de la veritable Théologie. L'Alkoran ne reconnoît qu'un seul Dieu, infini, tout puissant, connoissant toutes choses, présent par tout, qui a créé le.

ap. 119. 130. 284. bp. 286. 287. cp. 288. 289, d 290.291,

# & Historique de l'Année 1687. 215

le monde en six jours. Il parle des bons & des mauvais Anges de la Providence divine dans le bien & dans le mal, des bonnes œuvres & de la justification gratuire & par les œuvres, du Décalogue, du jour destiné au service public, qu'il attache au Vendredi, du mariage & des degrez prohibez, de la resurence des morts, du dernier jour & du jugement, de la vie éternelle & du Paradis, de l'enfer, de Icsus. Christ, &c.

Mahomet y dispute souvent contre les a Koreischites, c'est à dire contre les Paiens de son pais & de son temps, dont il condamne l'Idolatrie en partie , parce qu'ils : adoroient certaines Déeffés de pieue, appellées Allath, Alozza & Menath, & certains Dieux appellez, Vodda, Sevaha, Lagut. Ianki & Neser, dont le premier étoit représenté sous la forme d'un homme; le second sous celle d'une fomme le troisiéme sous celle d'un Lion; le guartieme sous celle d'un ne Aigle. Outre cela ils appelloient les Anges , les filles de Dieu ; & enfin ils nioient la : resurrection & le jugement après la mort. Ils avoient aussi accourume de facrifier : leurs enfans, non pas cant par Religion, que de peur de comber dans la pauvioté. Ils faisoient la procession tout mids autour de leurs temples. Ils affianchissoient, pour ginsi dire, les brebis de les chameaux, aprés K . 5 %

qu'ils avoient produit un certain nombre d'animaux de leur espece; & ne les appli-

quoient plus à aucun usage commun.

Mahomet n'a pas plus épargné les Iuiss que les Koreifchires, a il leur reproche d'avoir fait mourir les Prophetes de Dieu, d'avoir corrompul l'Ecriture, & que c'est pour ce sujet qu'is sont dans la pauvreté, dans

le mépris & dans l'exil.

Il n'est pas plus moderé à l'égard des Chrétiens; b ausquels il reproche d'associer-le Messie avec Dieu. Il prétend que le Messie ne sur pas crucisié, mais que Iudás sur mis en sa place. Il dit que Iesus étoit la Parole de Dieu, & le sils de la Vierge, conçû du Saint Esprit, qui a enseigné la verité aux Iuis, & qui a fait plusieurs miracles.

En géneral s'il y a quelque chose de bon dans l'Alkoran, on y trouve une infinité de fables, d'abfurditez & d'impietez, dont Mr. Pfeisfer a recueuilli quelques-unes qu'on

peut voir dans son livre. b

Cependant on ne peut exprimer le respect que les Mahometans ont pour ce méchant livre. Il y e va de la most pour celui d'entre eux, qui seroit convaincu de l'avoir laissé toucher à qui ce soit d'une autre Religion que de la leur. Ils ne le lisent jamais qu'aprés s'être lavez, & de peur que quelcun ne le touche, par imprudence, sans être purissé, ils écrivent sur la couverture cette sentence padinairement en lettres d'or: qu'ancun & Historique de l'Année 1687. 227

ne le touche s'il n'est purissé. Ils le lisent presque à toute heure, & ils disent qu'un certain Abi Hanisah Alnooman aiant été emptisonné, parce qu'il ne vouloit pas exercer la Charge' de Iuge, le lut jusqu'à sept

mille fois pendant sa prison.

M. Pfeisser rapporte une histoire d'une action, qui doit avoir beaucoup contribué à faire estimer ce livre. Le Calife Omar, au commencement du Mahometisme, publiant par tout que l'Alkoran contenoit tout ce qu'il faut croire & savoir, sit rafsémbler tout ce qui le put trouver de livres dans son Empire, & les sit donner aux baigneurs pour en chausser leurs écuves; ce qui leur servit au lieu de bois pendant six mois, si l'on en croit l'histoire. Il est à préssumer que la rarené des autres livres ne servit pas peu à faire estimer celui-ci. a

On a vii jusqu'ici plusieurs versions de l'Alkoran, mais il 'n'y en a aucune qui satis-sasse les Savans. Ce qui rend cette tradu-ction difficile n'est pas la grosseur de l'ouvrage, dont le texte n'est pas plus long que le N. Testament, mais le style en est fors obscur. Mr. Pfeisser promet cependant d'en-

donner une traduction exacte.

Outre l'Alkoran, les Mahometans estiment fort certaines traditions de Mahomet, qu'ils appellent Suns, d'où ceux qui les reçoivent sont appellez Sunites. b'Ces traditions contiennent rout le droit Civil &c.

Canonique des Mahometans, & sont renfermées en un volume composé de quatrevingt-dix-sept Chapitres, dont on trouvera. les titres dans ce livre, men attendant que .M. Pfeiffer nous donne l'Ouvrage tout. entier.

Aprés avoir donné le détail de l'Alcoran, more Auteur b'examine les principaux differens des Turcs & des Persans dans la Religion. Dés le commencement du Mahometisme, il s'éleva 1xxx111 sectes differenses, dont la plus célebre fut celle des Alishi, qui se partagerent encore en LXX autres factions, qui habitent aujourd'hui la Perse.

Pour donner la juste différence de la Religion des Turcs & des Persans, Mr.Pfeiffer e remonte jusqu'à l'origine de ces deux. grandes nations. Il croit que le mot de Turc Vient du mot Tark, qui signifie un volcur en cette langue, & que c'est la raison pour laquelle le nom de Turc est odieux à la Porto où l'en sime mieux le nom de Sarrazin. ou & Agarenies; parce qu'ils prétendent. par'ce moien passer pour la posteriré.d'An braham.

Mais ils affectent sur tout les uns & les . nutres, le nom de Musulmans, c'est à dire de . fideles, ou d'Orthodoxes, Mr. Pfeiffer e fait la description de leur premiere Religions. Brant qu'ils eudent reçu l'Alkoran. La pluspare,

<sup>##.447. #£ 453. \$</sup>P. 390.391, 6P. 3902 ₩396, .

Plistorique de l'Année 1687. 229 pluspast des Persans adoroient autressois le feu; mais les Sarrasins, ou les Arabes avoient presque une infinité d'idoles. Caroutre ce qui a été remarqué de la Religion des Koreischites, il y avoit dans un seul temple de la Mecque 360 idoles, dont la principale s'appelloit Hobal. C'étoit la forme d'un homme, qui tenoit sept sièches en

sa main. Pour ce qui est de la Religion qui domine aujourdhui chez les Persans & chez les. Turcs, ils respectent également l'Alkoran; ails reconnoissent la divinité de l'Ecriture Sainte ; ils croient même qu'il est parlé de Mahomet & de l'Alkoran, Deur xxx111.2. Pf. 1. 2. Jean xv1.7. & ils accusent les Chrétiens d'avoir corrompu le N. Testament. 6 Its ont un souverain Pontife, que les Persans appellent Seder., & les Turcs Mufti,qui sont les souverains juges de toutes leurs Gonttoverses. c. Il y a plusieurs sortes de : Moines parmi eux. d lls setent le Vendredi. ells observent la circoncision, mais ils ne circoncisent ordinairement que de puis la dixiéme année des Enfans, jusqu'à la quinzieme, f quoiqu'ils leur donnent le nom : des qu'ils naissent. Ils sont obligez d'aller tous les jours einq fois à la Megaide, on a Mosquée faire leurs prieses. g La 1. Devant que le Soleil soit levé, où ils se prosternent : quatrefois,

mp. 403.405. b 407. ep.408.4994. ds. 44.nd 413. ep.413.414. f p.4155. g p. 416.417.418. voir le reste des différences des Turcs & des Persans, à la fin du livre de Mr. Pfeisser, soit à l'égard de leur Créance, soit à l'égard de leur Culte, & de leur Morale.

Mais cette aversion, qu'ils ont les uns pour les autres, cesse quand il est question de marquer ce qu'ils pensent des Chrêtiens, qu'ils regardent comme les plus immondes de toutes les creatures. « C'est pourquoi ils leur sont une infinité d'injustices, en lés insultant dans les ruës, « en les frapant même souvent, dans les lieux où il n'y a point de commerce établi avec eux. La plus sûre Sauvegarde parmi eux ests d'être bon Medecin, « c'est le grand secret dont se servent les Missionnaires, qui vont dans la Perse & dans la Turquie.

#### X. .

41,414:45=

<sup>1:</sup> Réponse de Mi. VARILIAS à la CRITT-Que de Mr. BURNET, sur les deux premiers Tomes de l'Histoire des révolutions arrivées dans l'Europe en matiere de Religion. A Amsterdam, chez Savouret 1687. in 12. p29:300.

<sup>1:</sup> Défense de la CRITIQUE Du Neuvième Livre de l'Histoire de Mr. Varillas, où il parle des révolutions arrivées en Angleterre

& Historique de l'Année 1687. 233: Angl. terre en matiere de Religion. Par-Mr. Burnet, Docteur en Theologie. Traduite de l'Anglois. A Amsterdam,. chez le même, pag. 147. in 12.

N met ces deux Livres l'un près de l'autre, pour éviter des répéritions, où l'on tomberoit necessairement, si on les soparoit, en rapportant les réponses de M. Varillas, & les repliques de Mr. Burnet. On a déja pu voir dans le 3. Tome de metto. Bibliotheque p. 130. les principales choses que le demier a censureés dans le livre du paremier. Le Lecteur y pourra recourir pour. y trouver ce qui peut avoir du rapport à ce que l'on va dire , sans qu'il soit necessaire:

que nous le répétions.

I. M. Varillas desavone a l'Histoire du: Wielefienisme, quoi qu'il l'ait inserée presque entiere dans son Histoire de l'Hérésie, & qu'il n'en aitrettanché que quelques endroits un peu trop libres, pour plaire aux Conducteurs de l'Eglise Romaine. L'Auteur de la Version Françoise de la premiere Critique de M. Burnet, qui avoit attaqué: M. Varillas là dessus, lui soutient dans un petit Avertissement qu'il ne peut pas la desavouër, sans laisser de grands soupçons dans l'esprit de tout le monde, qu'il ne le fait que par Politique.

2. M. Burnet se plaint que M. Varillas a. mal rapporté le titre de sa Critique, afinqu'on crût que toutes les fautes qui peuvent: vent être dans ces deux premiers Volumesfe réduisent à ce que M. Burnet a remarqué, au lieu qu'il n'a eu dessein que de critiquer le neu viéme Livre, comme on le peut

voir par le titre de son ouvrage.

3. Il croit que a M. Varillas, qui a fait rimprimer dans sa Réponse la Critique entiere de son Adversaire, n'avoit pas ce dessein d'abord, pour plusieurs raisons qu'il rapporte, à particulierement parce qu'après l'avon publiée fidelement, dans la résuration il cite autrement qu'il n'y a dans le texte. M. Burnet avoit dit que le Lord Darnley auroit été un dangereux competieur pour Marie d'Ecosse à la couronne d'Angleterre, mais M. Varillas rapporteces paroles, comme si M. Burnet avoie par d'eu Competiteur à la Couronne d'Ecosse, & prouve au long que personne ne la lui pouvoit contester avec raison, ce qui lui est sans doute fort aisé.

4; L'Auteur de la Critique avoit reproché à l'Auteur de l'Histoire de l'Hérésie,
qu'il citoit des Manuscrits, qui n'avoient
jamais été. Ce dernier n'en produit aucun,
b mais se contente de dire que depuis vint.
trois ans qu'il est sort de la Bibliotheque du
Roi, elle a bien chanzé de face, en que pour
les 774. MSS. de Mrs. Du Puy, chacun sait
qu'ils ont disparu. On peut bien juger que
l'on prend cela pour une désaite, & assurément M. Varillas est engagé d'honneur à
produirs.

produire au moins quelques uns de ces MSS. a comme les Lettres du Cardinal du Bellai, qu'il cite de nouveau, puis qu'on lui conteste encore une fois la fidelité de ses citations.

5. On l'avoit encore accusé d'inventer une infinité de choses, parce qu'aucun Auteur de quelque réputation ne les avoit écrites; mais il fait voir, que Florimond de Raymond, Conseiller au Parlement de Bourdeaux, les avoit dites avant lui. Il l'appelle à tout moment son garand, & dit aussi plus d'une fois qu'il n'a été que son Echo. Cela a donné occasion à M. Burnet de critiquer cet Auteur, b & de faire voir que c'est l'un des plus méchans Historiens, & des plus infideles que l'on pût suivro. Ainsi voila les endroits les plus circonstanciez, & par consequent les plus agréables, de l'Histoire de M. Varillas détruits. Ce qu'il y a encore ici de particulier, c'est que cet Auteur n'avoit pas dit un mot de Florimond de Raymond en parlant des Historiens dont il s'étoit servi, & avoit cité des pieces originales, comme s'il en eût tiré lui même ce qu'il avoit emprunté du Con-Seiller de Bourdeaux.

6. M. Varillas avoit dit que la Religion s'empare en sorte de toutes les puissances de l'ame, qu'on est contraint d'écrire ce qu'elle persuade, sans s'embarasser autrement s'il est vrai ou sanx. On l'a critiqué de ce qu'il faisoit entendre ici que la Religion inspire

sp.57. bp. 24. & dans les Add. nom. 2.

inspire le mensonge: il tépond à cela, qu'il n'a pas voulu parlet Seulement a de la wraie Religion, mais austi des fausses, & que c'est un principe de l'Eglise Gatholique, de ne s'embarasser point si ce qu'elle a décidé est vrai, ou non. On peut bien juget que M. Burnet b'n'a pas laissé tomber cet étrange aveu, que la Religion Catholique s'empare si bien de l'esprit des Historiens, qui suivent les principes, qu'ils ne disent dans leurs Histories que les faits qu'elle leur inspire, sans se mettre autrement en peime s'ils sont vrais ou faux.

7. On avoit nié quelque chose, que M. Varillas avoit avancé touchant Ferdinand Roi d'Arragon, & touchant une propose. tion de mariage entre la sœur de François I: & Henri V I.I. M. Varillas, aulieu d'enapporter des preuves positives, dit simplement e qu'il n'y a point d'inconvenient à croire que cela ait été. Une autrefois, pour. prouver que Florimond de Raymond étoit bien instruit de la négotiation de l'Evêque de Tarbes en Angleterre du temps de Henri VIII. il dit qu'il y a beaucoup d'apparence que les héritiers de l'Evêque avoient communiqué ces papiers à Florimond. Cela. donne occasion à M. Burnet de lui reprocher de nouveau de n'écrire que des Romans; parce que c'est la méthode ordinaire. de cette sorte d'Auteurs de prendre des personnages connus dans l'Histoire, & de leur attribuer.

ap.65, b.Veiez p.52. c 118.6 121.

& Historique de l'Année 1687. 237

attribuer des actions qu'il n'y a point d'inconvenient qu'ils aient faites, à les considerer en elles mêmes, & qui ne sont pas mê-

me toûjours destituées d'apparence.

8. M. Burnet avoit dit que M. Varillas faisoit deux personnes de l'Empereur & du Roid Espagne, quoi que ces deux catacteres fusient réunis dans celle de Charles-Quint. M. Varillas dit qu'il n'y a qu'à prendre garde que Charles Quint avoit recherché deux sois Marie d'Angleterre; l'une, n'étant encore que Roid Espagne, & l'autre étant Empereur, mais il n'apporte aucune preuve par où il paroist que ce Prince avoit été entre ceux qui prétendoient à Ma-

nie, avant qu'il fût Empereur.

9. On avoit accusé M. Varillas d'avoir cité Cajetan infidelement, quoi qu'on aix reconnu depuis qu'en effet il y avoit dans les Opuscules de Cajetan une Consultation sur la mariere dont il s'agissot. Mais on a persisté à sourenir que Mr. Vatillas faisoit dire à ce Cardinal des choses, qui ne sont point dans la Consultation M. Varillas prend le premier aveu pour une marque que l'on avoit eu tort de l'accuser d'infidelités mais on sui sourient de nouveau que Cajetan n'a point dit ce qu'il sui fait dire. Pour ce qu'il avoit dit, qu'on craignoit à Rome qu'Henri ne s'alliat en des s'amilles s'aspettes à Réréses, dans un tems où il n'y avoit rien de semblable à craindre, savoir en MDIII, on ne prétend pas qu'il puisse s'en

tireren mettant cotte faute, comme il fait, sur le Compositeur d'Imprimerie, qui devoit mettre suspectes au S. Siege. On se moque encore de ce qu'il dit & que la République de Venise avoit équippé trois superbes flottes pour prendre Ferrare, parce que tout le monde sait que Ferrare n'est pas une ville maritime, & qu'on ne la peut attaquer par eau, qu'en remontant le Po avec de petites barques. Il en est de même de cette flotte qui parut, selon M. Varillas, sur le Lac de Benaccio, dont la plus grande longueur n'est que de trente miles, & la plus grande largeur que de dix. Si l'on y vouloit mettre des Vaisseaux de Guerre, il les faudroit faire fabriquer sur les bords, & les construire fort petits & fort legers, autrement il ne poutroit pas les potter. Il n'y a jamais eu que de perites barques, bien loin d'y avoir eu de superbes flottes.

10. On releve plusieurs autres fautes de la méme force, & de plus on produit deux autoritez considerables , b dont l'une est du fils du Chevalier Thomas Wiat, où il justifie Anne Boleyn ; & l'autre d'un Italien nommé Cassali e Ambassadeur de Henri VIII à Rome, par où il paroît que le Pape Clement V II. avoit eu dessein d'accorder à ce Prince la permission du Divorce.

11. Pour faire voir que ce n'est pas seulement dans l'Histoire d'Angleterre, que M. Varillas fait des fautes groffieres, on a fait

& Historique de l'Année 1687. 239 un extrait de ce que les Auteurs du Journal de Leipsic ont dit de son livre , au mois d'Octobre de l'année 1686, où ils lui ont reproché bien des bévuës; & entre autres une qu'il a commiseà l'égard d'Albert de Brandebourg, qui de Maître de l'Ordre de Teutonique étoit devenu Duc de Prusse. M. Pufendorf vient aussi de publier une seconde Edition Allemande de son Introduction à l'Histoire, où il montre que M. Varillas entend aussi bien l'Histoire de Suede, que les autres. Ce Livre de M. Pufendorf a été traduit élegamment en Latin, par un habile Allemand, nommé M. Cramer, excepté quelques feuilles de la fin imprimées à Francfort, qui ont été traduites par un autre. Mais on les a fait rimprimer en Hollande, de la Traduction de M. Cramer. On pourra parler dece Livre en une autre occasion.

3. Nouvelles Accusations contre M. Varillas, ou remarques Critiques contre une partie de son premier Livre de l'Histoire de l'Hérésie, par M. DE LARROQUE. A Amsterdam chez Savoures. 1687. pag. 162.

V Oici un Ouvrage où l'on entreprend de faite voir que M. Varillas a commis de très grandes fautes dans les endroites de l'Histoire du Wiclestanisme, qu'il avoue, puis qu'il les a fait rimprimer dans celle

### 240 Bibliotheque Universelle

de l'Hérésse, quoi qu'il y ait divers re-tranchement, comme d'autres le lui ont reproché, & comme M. de Larroque le fait voir encore plus au long, en examinant ce que notre Auteur dit de Jean Hus. C'eft jusqu'où s'étendent les remarques Critiques, & cependant on reproche un fi grand nombre de fautes à M. Varillas, que fi l'on peut juger du reste de ses Histoires , par celle-ci,le Catalogue de ses fictions & de ses bévues ne seroit gueres moins gros que ses livres. En effet M.de Larroque produit dans la préface un extrait d'une Lettre de M. d'Hosser, Généalogiste du Roi de France, où ce dernier fait voir qu'il y a diverses fautes seulement dans l'Epître Dédicatoire & dans l'Avertissement de la Pratique de l'Education d'un Prince. Le même a affure dans une Lettre écrite à un de ses amis à Londres, qu'il a corrigé plus de quarre mille fautes dans le Charles IX. de M. Varillas, comme on le peut voir en conferant la premiere Edition, in 4. avec la seconde in 8. sans que l'Auteur ait daigné le témoigner dans la Préface.

La Critique de Mr de Larroque est com-

me composee de trois parties.

I. Dans la premiere, qui s'erend depuis la p. 8. jusqu'à la 98. on examine l'Histoire que M. Varillas a faite des sentimens de Wiclef, & l'on y remarque un tres-grand nombre de fautes dans les noms, & dans la Chronologiea

& Historique de l'Année 1687. 241 nologie, des fictions à chaque page, des con-tradictions & des absurditez que l'on pourra voir dans l'Original qui merite d'être lu & qui n'est pas long. On ne se contente pas de relever les fautes de M. Varillas; on débrouille divers endroits de l'Histoire de Wiclef; on rapporte des Actes considerables, comme une Confession de Wiclet inserée la p. 73. par où il semble que l'on croioit alors en Angleterre, plûtôt la Consubstantiation que la Transsubstantiation; enfin on montre que Wiclef n'étoit pas extrémement homme de bien , & qu'il n'étoit pas non plus dans les sentimens des Protestans d'aujourdhui; comme James, qui a écrit une Apologie exprès pour Wiclef l'a pré-tendu mal à propos, quoi qu'on avoue au reste qu'il n'avoit pas à peu près un si grand nombre d'erreurs, que ses ennemis lui ont attribué.Il paroit, par tout ce qu'on dit, que M. Varillas a compose son Histoire sur la simple lecture de Walsingham, ou de Harpsfield, auteurs passionnez & peu fincetes, qu'il a embellis, comme il atrouvé à propos, en attribuant aussi aux personnages de ce temps-là des sentimens qu'il n'y a point d'inconvenient qu'ils aient em pour me servir de ses termes, & des actions vrai-semblables, de même que font les Auteurs des Romans, ainsi qu'on le lui a reproché de France, d'Angleterre, d'Allemagne & de-Suede.

II. Secondement M. de Larroque criti-

# 242 Bibliotheque Universelle

que l'Histoire de Jean Hus, dans laquelle M. Varillas n'a fair qu'embellir Coclée le plus passionné de tous les Auteurs, comme on le fair voir par un passage que l'on en cite p. 102. en Latin, étant trop horrible pour être traduit en François. On estime autant la probité & la constance de Jean Hus, que l'on a blamé la légereté & l'orgueur de Wicles. On releve des fautes semblables à celles que l'on a apportées dans la premieze partie, & dont apparemment M. Varillas

ne se lavera jamais.

II I. Enfin depuis la p. 148. jusqu'à la fin, on s'applique à faire voir que Jean Hus a vécu & est mort dans les principaux sentimens de l'Eglise Romaine. Ainsi an croix que les Protestans ont conté Jean Hus trop légerement parmi leurs Martyrs, sous prétexte qu'il a repris quelques erreurs de l'Eglise Romaine; & que les Catholiques lui ont attribué mal à propos d'énormes hérésies, parce qu'ils ne pouvoient comprendre qu'il eût été condamné au feu sans cela, par le Concile. Cependant Luther & Fox, parmi les Protestans, avoient reconnu qu'il étoit presque en tout Catholique Romain: & le Jesuite Rosuveide dans son Apologie pour le Concile de Constance a prouvé au long la même chose. M. de Larroquelemontre encore ici aprés feu M. son Pere, à l'égard de la Translubstantiation, de l'Invocation des Saints, du Purgatoire, de Monneur qu'on rend aux images, de la Confeffion Effion auriculaire, du mérite des œuvres, & du nombre des Sacremens. M. de Lattoque conclut de là qu'il n'a pas été Mattye de la Religion des Protestans, mais seulement de quelques dogmes, dont on a raison de le regarder comme le véritable Martyr, quoi que d'ailleurs plongé en diverses erreurs. Ainsi on n'a pas fait difficulté de donner ce même titre à des Hérétiques, qui ont autres sois souffert la mort pour le Chilfianisme, sous les persecutions des Paiens.

4. Histoire des Révolutions arrivées en Europe, en matière de Religion, pat Mt. VA-RILLAS. Tome II I. & IV. in 12. A Amsterdam chez Desbordes.

Prés ce qu'on vient de dire de cet Auteur, & ce qu'on en a dit ailleurs, le
Lecteur ne s'attendra pas qu'on en donne
aucun extrait. On n'a pas entrepris cet Ouvrage, pour abreger au public les Romans
qui patoîtroient, mais seulement les Histoires veritables & les autres bons livres.
Ces deux Tomes ont paru un peu avanc
la Réponse à M. Burnet, & les deux Critiques dont on vient de parlet. En voici une
troisième, mais qui sera apparemment la
derniere que l'on fera contre M. Varillas,
le Public étant désormais tour à fait détrompé à son égard. Ce sera beaucoup pour
M. Varillas, s'il peut être mis dans le

# 244 Bibliotheque Universelle

rang de Scuderi, de Calprenede, & des autres Auteurs, qui ont fait des Histoires que l'on pourroit sans inconvenient regarder comme véritables, si ces Auteurs n'avoient avoité de bonne soi qu'elles sont de leur invention.

S. Critique du III. & IV. Volumes de l'Histoire de M. Varillas, en ce qui regarde les affaires d'Angleterre. Traduite de l'Angleis de M. Burnst, Docteur en Theologie. A Amsterdam chez Savourer. in 12. p. 161.

E Traducteur de cette seconde Critique n'est pas le même que celui, qui a traduit la première & la défense dont on a parlé. Les occupations de ce dernier ne lui aiant pas permis de continuer, comme il l'auroit souhaité, à traduire ces pièces de M. Burnet, un autre personne a travaillé sur celle-ci. Mais ellen'en est pas moins fidele, & peut-être même plus literale, le Traducteur aiant suivi l'Original le plus exactement qu'il lui a été possible. Il y a beaucoup de sel dans cette piece, aussi bien que dans les précedentes. Mr. Burnet a cru. comme il le dit en quelque endroit, qu'il seroit trop ennuieux de dire éternellement que M. Varillas ne débite que des fictions, & qu'il étoit bon d'égaier un peu la matiére.en raillant son Adversaire, lors que l'occalion s'en présenteroir.

П

# & Historique de l'Année 1687. 245

Il le raille d'abord cruellement sur le parallele qu'il a voulu faire, dans son Epître dédicatoire, entre le regne de Louis le Grand, & le regne court & méprifé d'une Princesse, qui s'étoit attiré l'aversion de son Epoux & la haine de ses peuples. Outre cela M. Varillas suppose deux faussetez, l'une que Marie d'Angleterre ne travailla point à la destruction de la Religion Calvinifte, mais. qu'elle se contenta de rétablir la Catholie-que: l'autre c'est qu'elle en vint à bout, pas-le secours de l'Espagne. Au contraire tous-les Historiens conviennent que Marie détruifit en dix-huit mois tout l'établiffement, que la Religion Protestante pouvois: avoir par les Loix d'Angleterre, & qu'elle: fit moutir un grand nombre de Protestans. On fait encore qu'elle ne permit point aux: Espagnols de se mêler du Gouvernement de l'Angleterre, ce qui donna à Philippe de l'a-version pour elle; & que bien loin d'être secourue de quelques troupes d'Espagne, elle: entreprit à sa sollicitation une guerre contre: la France, ou elle perdit Calais. On vois ainfi, des l'Epître dédicatoire, ce que l'ou! peut attendre de M. Varillas; & d'ailleurs 🗗 Panegyrique, qu'il veut faire du Roi de France en le comparant à Marie d'Angleterre, est si étrange, qu'il n'y a personne allurément qui pût s'engager dans cette comparaison, qu'un Auteur, qui en faisant le zele pour la gloire de son Prince, qu'il prétendoit avoir été attaquée, dit: a qu'il suffit de re-& Rép. à M. B.p.12. marquer

marquer en passant que l'ambition n'a pas eu plus de part dans les guerres de sa Mavesté, que la supersti ion dans le dessein qu'elle a executé d'abolir l'héreste en son Roiaume. C'est là assurément fermer la bouche aux ennemis de la France, & à ce trait on peut connoître les talents de M. Varillas pour la

conversion des Héretiques.

Après cela il suffira de dire que M. Burmer critique plus # de quatre-vints endroits. en ce que M. Varillas raconte concernant d'Angleterre, où il remarque un si grand mombre de bévuës, qu'il est éconnant que M. Varillas, aprés avoir été critiqué comme al l'a été, ait encore exposé au public des Ecrits aussi pleins de fautes que les précedens, & leur ait donné le nom d'Histoires. Ce qui surprendra encore plus, c'est qu'il ne s'est pas hasardé seulement à marquer les vues secretes de ceux dont il parle, & que personne ne sait non plus que lui, mais il produit des nombres exacts, comme s'ils les savoit,& fait de longues énumerations, où al n'y a rien de vrai. Il dit, par exemple,que b, durant la maladie de Henri VIII, sa con-S science eut le temps de lui reprocher les 2. , Cardinaux, les 3. Archevêques, les 18. Evê-3, ques, les 14. Archidiacres, les 500 Prê-, tres, Abbez & Prieurs, les 60 Chanoines, , les 50 Docteurs, les 12 Ducs, Comtes ou , Barons, les 29 Chevaliers, les 336 Gen-",tils-hommes, & un nombre presque infini

& Historique de l'Anneé 1687. 247 , de peuple qu'il avoit fait mourir, pour , établir sa Primauté sur l'Eglise d'Angle-,, terre. Henri ne fit mourir qu'un Cardinal favoir Fisher on n'executa aucun Archeveque, aucun Evêque, ni aucun Archidiacre;il n'y eut que 41. autres Ecclesiastiques , qui souffrissent le dernier supplice. A l'égard des Laïques il n'y eut que 1. Duc, 1. Marquis, 2. Comtes, 3. Barons, 10. Chevaliers & 33. autres, dont quelques uns étoient des Païsans. On peut voir les noms d'une partiede ces gens-là, le temps & la cause de leur most à la fin du troisséme livre de l'Histoire de la Réformation. M. Varillas seroit obligé, s'il vouloit répondre, de produire les Procès de ces gens-là, on au moins quelque Auteur digne de foi, de qui il ent tité la liste qu'il a produite. Mais on croit que nôtre Auteur n'a point de meilleur moien de se soûtenir, que d'assurer hardiment tout ce qui lui vient en l'esprit, dans la pensée que le public, qui n'aura jamais ouï parler d'une hardiesse semblable, ne pourra croire qu'il ait été capable de faire ce dont on l'accuse. Outre cela biendes gens d'entre le peuple liront ses histoi-res, sans lire les Critiques qu'on en a faites, & ne se détromperont point.

Au reste on trouvera encore dans cette Critique quelques pieces Authentiques p. . 95. 106.112.& 146. Cela doit engager M. Varillas, ou à garder un filence éternel, ou à

produire quelque chose de semblable.

#### XI.

PHILIPPI A LIMBORCH DE VERSTATE
RELIGIONIS CHRISTIANA Amica
Collatio cum Erudito Iudao. Gouda
1687. in 4. pagg. 364. & se tronve chea
Waasberge.

A Vant que de parler des pieces conte-nuës en cet Ouvage, il faut dire un mot du Juif, qui en a composé une partie. parce que cela pourra fervir à le mieux enrendre. Il est mort, peu de temps après l'Edition de ce Livre, à Amsterdam, où il exerçoit la Medecine. Il s'appelloit ici Haac Orobio , & avant qu'il fortit d'Espagne, Don Balthafar Orobio. Son Pere & fa Mere l'avoient élevé dans les sentimens des Juil, quoi qu'ils fissent profession de la Religion Catholique, fans observer néanmoins autre chose du judaifme, si ce n'est le jeune du jour de l'Expiation, dans le mois de Tifri, c'est à dire dans le mois de Seprembre. Il avoit étudié la Philosophie Scholastique à la mode d'Espagne, & s'y étoit rendu si habile, qu'il fut fait Lecteur en Metaphysique dans l'Université de Salamanque. En suite il s'appliqua à la Medecine & l'exerça à Seville. En ce temps-là il fut accusé de Judailme,& fut mis à l'Inquisition, où il demeura trois ans , & dont on lui a entendu

& Historique de l'Année 1687. 249 faire une description si vive & si horrible, qu'on souhaiteroit qu'il l'eut écrite, afin d'instruire le public de la cruauré presque inconcevable des Inquisiteurs de la Foi, dont on a déja vû une bonne partie, dans la Relation de l'Inquisition de Goa, que l'on vient d'imprimer à Paris avec Privilege du Roi, pour une seconde fois. Nôtre Juif, étant enfermé dans un cachot, où il avois de la peine à le tourner, & où il souffroit toutes les incommoditez imaginables, a assuré souvent que le long sejour, qu'il sie dans cette assreyse demeure, lui troubloit presque le jugement, & qu'il se demanda plus d'une fois à lui même, Son yo Don Balsthafar Orobio &c. Suis-je bien ce Don Bal-,, thasar Orobio, qui se promenoit dans Se-,, ville, qui étoit si à son aise & qui avoir. , femme & enfans ? Il croioit presque quelquefois que la vie passée n'étoit qu'un songe, & que le cachot où il étoit alors l'avoit vû naître, comme apparemment il le versoit mourir. D'autres fois, comme il s'étoit extrémement appliqué à la Metaphylique, il se faisoir à lui même des argumens de Meraphysique, & les résolvoit ; de sorre qu'il étoit l'Opposant, le Répondant, & le Prases tout à la fois. Il a dit qu'il se consoloit de temps en temps, par cette espece de diverristement bizatte. Cependant il nioit toujours constamment qu'il fut Juif, & souffrit, par un esfet de la crainte de la mort, des sourmens horribles, plûtor que d'avoiler la Ls

Werité. Après avoir comparu deux ou trois fois devant les Inquisiteurs, il fut appliqué à la question, qu'il représentoit de cetre forte. Dans le fonds d'une voute soûterraime, & éclairée par un petit nombre de flambeaux, on comparoit devant deux personmes, dont l'une est un juge de l'Inquisition, & l'autre un Secretaire, qui après avoir demandé fi l'on veut avouer la Verité, en cas que l'on nie, protestent que le S. Office ne fera pas eause de la mort du criminel, s'il ar-zivoit qu'il expirât dans les tourmens, mais sa seuse opiniatreté. Ensuite un bourreau le deshabille, lui lie les pieds & les mains navec une corde, & le fait monter sur un pesit fiege, pour pouvoir paffer la corde à des boucles de fer, qui sont attachées à la muraille. Après cela on tire le fiege de dessous Les pieds du parient, de forte qu'il demeure Suspendu par la corde, que le bourreau serre moujours plus violemment, jusqu'à ce que le criminel air confessé, ou qu'un Chirurgien., qui est aussi présent, avertisse les Ju-ges qu'il n'en peut pas soustrir d'avantage sans mourir. Ces cordes causent, comme on Le peut ailément penser, une douleur infimie , lors qu'elles viennent à entrer dans la chair, & à faire enfler les mains & les pieds jusqu'à tiret du sang par les ongles. Comme le patient se trouve violemment senté contre la muraille, & qu'en tirant les cordes avec tant de force on courroit risque de déchirer tous les membres, on a foin auparavant

& Historique de l'Année 1687. 251 vant de le ceindre avec quelques bandes par la poitrine. On les serre extrémement, & il feroit en quelque danger de ne pouvoir pas ravoir son haleine, s'il ne la retenoit pendant que le bourreau lui met ces bandes. Il conferve ainsi à ces poulmons affez d'espace, pour faire leurs fonctions. Dans le moment qu'il souffre le plus, on lui dit pour l'épouvanter, que ce n'est que le commencement des soustrances, & qu'il fera bien d'avouer, avant qu'on en vienne à l'extrémité. Le Sr. Orobio assuroit encore qu'outre les toutmens, dont on vient de parler, le Bourreau lâchoit sur les jambes du patient une petite échelle où il étoit monté, & dont les échelons aigus causoient une douleur incroiable, en tombant sur les os des jambes. Eufin si l'accusé nie constamment, on le fait guerir des blessures que les cordes lui ont Faires, & on le met dehors. Dès que nôtre Juif fut en libetté, il ne pensa qu'à sortit d'Espagne, & en effet il passa en France, ou il fut fait Professeur en Medecine à Thoulouse. Il y soutint des Theses de Putrefactione & il assuroit que par le moien de La Metaphysique il embarassa ceux qui pré-sendoient à la chaire de Médecine, qui étoit vacante. Il y demeura quelque temps, faifant toujours professionde la Religion. Catholique, mais s'étant lassé d'une si long ue feinte, vint à Amsterdam, où il reçut la circoncision, & sit profession du Judaisme. Après. 1. 6

۱

1.

出生品

Après ce qu'on vient de dire du Sr. Orebio, on ne sera pas surpris de trouver dans ses écrits beaucoup plus de subtilité & de raisonnement, qu'il n'y en a ordinairement dans les écrits de ceux de la Religion. Il n'est pas rare non plus de voir venir ici des gens qui avoient fait profession de la Religion Romaine en Espagne, avoüer qu'ils ont été Juifs dans le cœur , pendant toute leur vie. Il est bon avant que d'entrer en matiere, de mettre ici un passage du Sr. Orobiosur ce sujet, voici comme il parle à la p.102. Bon nombre de Chanoines, d'Inquisiteurs , & d'Evêques sont descendus des Juifs. "Il y en a encore plusieurs qui sont Juifs. ,, dans le cœur, & qui feignent d'être Chré-,, tiens, à cause des biens temporels, dont sils jouissent. Quelques-uns même se re-, pentent, & s'échappent comme ils peuvent. En cette ville & en plusieurs au-, tres lieux, nous avons des Moines, qui ", se sont retirez de l'Idolatrie , des Augustins, des Franciscains, des Jesuites & des Dominicains. Il y a en Bipagne des. Evêques & des Moines trés-confiderez. "dont les parens , les freres & les fœurs sont en cette ville, & ailleurs, pour pou-" voir observer le Judaisme. C'est là l'effec naturel de l'Inquisition, qui est fort propre à faire des Hypocrites, & dont la conduite Inhumainene peut que jetter dans l'Atheifme ceux qui ne connoiscent aucune Religion, que celle dont les Inquisiteurs font prod festion.

& Historique de l'Année 1687. 253 fession. Car le moien de se persuader, pour peu qu'on ait de lumiere, que le Christianisme autorise ces inhumanitez, & soit vraien même temps?

Mais pour revenir à nôtre sujet, la dispute de M. de Limborch , & du Sr. Orobio est composée de trois écrits de ce Juif , & de

trois Réponses de son Adversaire.

I. Le premier Ecrit du Iuif ne contient qu'une page, & est renfermé dans quatre questions, qu'il a proposées par écrit. Ildemande: r. Qu'on lui donne un passage du Vieux Testament , où il soit dit qu'il étoit absolument necessaire de croire au Messiequi devoit veniz, pour être sauvé : 2. Qu'on lui en produise un, où il soit die expressément, qu'il n'y a que la foi au messie, par laquelle Israël puisse être sauvé, &: rétabli dans la grace de Dieu; 3. Qu'on en marque un, ou il soit dit qu'Issait seroit zépandu par tout le monde, & qu'il ne seroit plus le peuple de Dieu, jusqu'à ce qu'il eut cru au messe :: 4, Que l'on en rapporte: un , où Dieu dise qu'excepté les commendemens moraux, tout ce qui est dans la Loi sont des types, de ce qui devoit arriver du temps du messie, & qu'il est permis d'expliquer la Loi d'une maniere mystique, en negligeant le sens literal. Il ajoûte quelques notes marginales, qui ont fait naître divers incident, ausquels on ne s'arrêtera passecte dispute on est d'ailleurs si pleine, qu'il seroit impossible de les rapporter, sans

s'engager dans une longueur, qui passeroiz de beaucoup les bothes, que nous nous som-

mes prescriptes dans nos extraits.

M de Limborch résout ces questions par ces Principes: que la Révelation divine est la regle de nôtre foi & de nôtre conduires & que l'on est obligé de croire tout ce que l'on sait être révelé de Dieu. Cela étant ainsi, on répond à la premiere question, qu'il suffisoit que Dieu promit le messic, pour faire comprendre qu'il vouloit qu'on crut cette promesse : à la feconde, qu'il suffisoit que Dieu revelat à Israël, par le ministere du messie, lors qu'il fut venu, que ce peuple ne pouvoit être sauvé que par son moien:à la troisséme, que la promesse même de Dieu , touchant le messie, montre assez que Dieu vouloit qu'on le reçur, Iors qu'il seroit venu, & qu'en le rejettant, on ne pourroit participer à ces gra-ces: à la quarriéme ensin, qu'on ne doit pas rejetter legerement le sens literal, & que l'on ne doit recourir au mystique, que lors que la chose même y oblige ; que les Iuifs le font à tout moment ; & que si cela étoit inconnu à ceux qui ont vécu avant la venuë du Messie, Dieu aussi n'exigeoit pas d'eux une connoissance distincte de ces my-fteres; qu'au reste Dieu a fait assez entendre par moife & par les Prophetes, qu'il avoit bien plus d'égard au culte moral qu'au cé-rémoniel, & qu'aussi le messie a établi un sulte bien plus parfait que le Céremoniel quç. & Historique de l'Année 1687. 258 que Dieu lui même a rendu ensuite impostible à pratiquer, en permettant qu'on détruisit pour jamais le Temple de Ierusalem.

A la verité de Sr. Orobio , par ses questions, n'a fait qu'embrouiller la dispute de difficultez, qui ne lui sont venues dans l'esprit que pour n'avoir aucune connoissance des Théologiens Chréfiens , fi ce n'est de ceux qui trouvent Iesus-Christ & la Religion Chrétienne presque aussi clairement dans leVieux Testament que dans le Nouveau. Aussi M. de Limborch, pour l'engager dans une dispute plus exacte, & moins embarassée d'incidens, dont chacun demanderoit un Livre entier pour être traité à fonds, lui a fait à son tour cette question: sur quelles raisons les Iuifs s'appuient , lors qu'ils reconnoissent Moise pour un Prophete pour un Législateur divin ? L'Auteut a proposé cette. Question au Sr. O obio, pour rendre la dispute plus reglée, & pour venir tout d'un coup au point décisif de tous les démelez, que nous avons avec les Iuifs. Autrement si l'on écoute simplement leurs objections, & que l'on s'applique à les soudre, l'une aprés l'autre, cette-longue discussion de subtilitez & de chicaneries empéche que l'on ne puisse jamais venir au fait. Pour trancher donc tout d'un coup toutes ces difficultez, on a voulu engager le Iuif à prouver la mission divine de Moise, parce que toutes les raisons que l'on peut apporter pour ce Prophete sont encore

plus concluantes, pour prouver que Iesus-Christ est le Messie. Ainsi le sort de la dispute consiste à faire voir que ceux quis croient en Moise, doivent à plus sorte raison croire en Iesus-Christ, & c'est à quoilon s'arrêtera principalement.

I I. Le Iuif, aprés avoir fait diverses réflexions sur les réponses que l'on a faites à ses demandes, a répond à celle que M. de Limborch hui a proposée. Il dit qu'on peut prouver la divinité de la Loi de Moise par ces deux raisons. La premiere est la Tradition des anciens Iuifs, qui, selon toutes les apparences, ne peuvent pas avoir voulu-tromper leurs enfans; & qui n'ont pas ététrompez eux mêmes, puisque les Chrétiens avouent que Moise leur avoit donné despreuves évidentes de sa mission céleste. Il eroit qu'il est aisé à concevoir qu'une nation en a pu tromper une autre, comme que les Grecs ont pu tromper les Romains, mais. qu'il n'est pas concevable que des peres voulustent tromper leurs propres enfans; & que quand même il se seroit trouvé quelcun, qui l'auroit voulu faire on ne peut pas le présumer de tous. Et c'est pourquoi, ajoûte-t-il, quoi qu'il y ait eu des luifs, qui ont abandonné la Loi, il est toûjours demeuré un peuple, qui a enseigné qu'elle étoit verita-ble. Il rejette les Traditions de l'Eglise Romaine, concernant les miracles & particulierement celles des Moines, parce que ceux qu'ils trompent ne sont pas leurs en-# Script, 2. p.14.

G'Historique de l'Année 1687. 257, fans. Ainsi, dit-il, en nôtte temps le P., d'Aviano Capucin est célebre par ses mi-, racles, & trompe les Princes & les peu-, ples, comme un trés-saint imposteur qu'il, est, at Santissimus imposteur. Mais pour-, quoi ne le feroit-il pas? sont ce ses en-, fans, qu'il ais mis au monde, & dont le , salut lui soit cher? Quare non faciet? sunt-, ne filii quos ipse genuit, quorum animatum salus ipsi cara?

La seconde preuve de la divinité de la Loi de Moile, c'est selon le Sr. Orobio, une prédiction claire que l'on y trouve de la difpersion,où sont à présent les Juiss. Il y est die que des nations éloignées dont ils n'entendroient point la Langue, se rendroient mat-tresses de la Judée, qu'elle deviendroit de-serte, & quelus Justs seroient répandus pan-tout l'Univers. Qu'ils seroient méprisez & foulez aux pieds par les peuples chez qui-ils se trouveroient, & que néanmoins ils endemeureroient rofijours distinguez, sans jamais se confondre entierement parmi les autres ; ce qui étoit une chose tout à fait conringente, c'est à dire qui peuvoit aussi bien n'arriver pas, qu'arriver, de même que ce qu'on ajoûte : Qu'Israël dans cette captivité n'attribueroit pas ses malheurs à sa mauvaile fortune, ou à la puissance de ses ennemis, mais à ses propres pechez. Deut.

M. de Limborch emploie les cinq premiers Chapitres de la Réponle au second

## 258 Bibliotheque Universelle

Escrit du Sr. Orobio, à éclaireir les solutions qu'il avoit données aux questios aux objections de son Adversaire, par où il paroît que le Iuif avoit mal entendu ses réponses, dans la pensée où il étoit que les Rémontrans expliquoient le Vieux Testament, comme les Commentateurs Allegoriques de l'Eglise Romaine. Le cinquième a Chapitre contient diverses Réstexions sur les preuves de la mission de Mosse, que l'on viene le rapporter. On remarque d'abord qu'elles ne sont concluantes que contre les Chrétiens, qui n'en ont pas besoin, & qui admettent la verité de l'Histoire de Mosse; au lieu qu'on avoit demandé au Sr. Orobio comment illa prouveroit à un homme qui la nieroit ? cat ceux qui la croient déja n'ont que faire de preuves.

Mais en supposant qu'elle est veritable, on est obligé de reconnoître que sesus-Christa fait un plus grand nombre de miracles que. Mosse, qui ont consisté en des choses permanentes, & dont les estes étoient continuellement sensibles: au lieu que la plûpart des miracles de Mosse ne consistoient en rien de permanent. Jesus-Christa ressuscité des morts, il est ressuscité lui-même, & il a donné à ses Apôtres le pouvoir de faire des miracles après son ascension. La verité des miracles de Lesus-Christ parc it par là avec bien plus d'éclat, que si l'esset qu'il est dissible d'exactivate de des miracles de disparu; parce qu'il est dissible d'exactivate des miracles de disparu; parce qu'il est dissible d'exactivate des miracles de disparu; parce qu'il est dissible d'exactivate des miracles de disparu; parce qu'il est dissible d'exactivate des miracles de disparu; parce qu'il est dissible d'exactivate de les miracles qu'exactivate de les miracles de disparu; parce qu'il est dissible d'exactivate de la consideration de la

& Historique de l'Année 1687. 259

d'examiner des choses, qui s'évanouissent tout d'un coup, & que l'on a tour le loisir de se convaincre de la verité de celles qui duzent long-temps. Comme cesi est un fait, d'où dépend la verité de la Religion Chrélienne, on prouve ensuite, par les preuves ordinaires, que les Apôtres ont été persuadez de ce qu'ils ont dit, qu'ils ne pouvoient s'y tromper, & qu'ils n'ont pas voulu trompet ceux à qui ils l'ont annoncé. On presse ici la multitude des témoins cotemporains Chrétiens & Paiens, qui ont assuré qu'il y avoit ex un Jesus de Nazaret, qui avoit enseigné en Iudée, sous l'Empire de Tibere, la doctrine dont les Chrétiens faisoient profession, & fait une infinité de miracles:aulieu qu'il n'y a aucun Auteur contemporain, qui assure qu'il y ait eu un Moise, ni qui, supposé qu'il

que l'on trouve dans le Pentateuque.
Pour ce qui est de l'argument tiré de Tradition: on suppose premierement, sans le prouver, que les auteurs de cette Tradition ne se sont point trompez, & c'est ce qu'il falloit saire voir. Secondement il est ridicule de dire que des Peres ne vondroient pas trompet leurs ensans en cela; parce que des gens qui inventent une Religion pour leur prosit particulier, comme, selon les Paiens, ses Sacristateurs des luiss pouvoient avoir sair des imposseurs, dis je, de cette nature croient qu'il est utile que leur posterité soit persuadée de ce qu'ils avancent, parce que cette persuasion.

persuasion ne leur peut être qu'avantageuse... Et c'est de quoi l'on voit des exemples dans toutes les fausses Religions. Les enfans em-brassent aveuglément ce que leurs Peres & leurs Meres leurs disent, & ainsi une opinion se répand & se provigne pendant plufieurs fiecles, telle qu'est l'opinion des luis touchant la Loi Orale, qui est néanmoins fausse. Au contraire une Nation, qui reçoit quelque dostrine d'une autre, craint sou-vent d'en être trompée, & l'examine avec foin.

Outre cela, on peut prouver bien plus faeilement & plus clairement que les Livres du Nouveau Testament sont des Auteurs dont ils portent le nom,& qu'il n'y est pas arrivé de changement confiderable que l'on ne le peur faire à l'égard de ceux du Vieux Testament. Car enfin , fi l'on dit que les Livres de Moise ne sont pas venus à nons tels qu'il les avoit écrits, mais que nous n'en avons plus que des fragmens, ramassez par Bídras & par la grande Synagogue qui étoit de son temps, comme quelques uns le croient, non sans quelque vraisemblance, comment prouvera-t-on le contraire?

Pour ce qui regarde les prédictions , Iefus-Christ a prédit la mort & sa resurrection: avec plusieurs de leurs circonstances,& il a a bien décrit la ruïne de lerusalem , que ce qu'il en dit ressemble bien plutot une Histoire qu'une Prophetie. Ces Propheties sont claires & sans equivoque; aulieu qu'on.

& Historique de l'Année 1687. 261 ne sauroit montrer qu'une pattie de celles de Moise, que l'on cite, regarde neces-sairement d'autres malheurs, que ceux qui sont arrivez aux Issaëlites sous les Juges, en supposant avec les Iuiss la verité de la Prophetie & de l'Histoire. En esset l'en-droit que l'on cite du Deut. xxxi. 17. ces malheurs m'arrivent par ce que le Seigneur n'est pasau milieu de moi, ne se rapporte pas à un temps fort éloigné de la mort de Moise, comme il parort par ce qui pré-cede. La dispersion dont on parle, & qui est l'autre prédiction que l'on allegue, n'est point celle d'aujourdhui, mais celle de la Captivité de Babylone, comme on le peut voir dans Nehemie, Chap. 1. v. 8.9. ainfa que M. de Limborch le prouve au Chap. 11. de cette seconde Réponse, & dans la troisième Chap. 11. sur la 11. Question. Ainsi l'accomplissement de cette Prophe. tie n'est pas la dispersion d'aujourdhui, & la preuve que l'on en tire ne seroit pas bon-ne contre un Paien, qui diroit qu'on a inse-ré ces Propheties dans le Pentateuque, aprés la Captivité. C'est ainsi qu'on sait voir que le Christianisme a de grands avantages par dessus le Iudassme.

I.I. Le Sr. Orobio prétend néanmoins tout le contraire, & désend le mieux qu'il peut ses deux preuves de la mission de Mos-

se. Ce qu'il y a d'embarassant pour lui, c'est qu'il n'étoit bien instruit que des principes des Catholiques Romains, qu'il supposoit devoir être presque tous reçus par M. de Limborch; & c'est ce qui lui fair dire, dés le commencement de son troisième écrit, a qu'il est difficile de disputer contre les Chrétiens divisez en tant de sectes, que co qui est orthodoxe chez les uns est désapprouvé par les autres. b C'est pourquoil témoigne d'être surpris que l'on rejette son argument tiré de la Tradition. Il ne peut le défendre qu'en supposant que tout ce qui est dit, touchant la maniere dont la Loi a été donnée à Moise, est vrai, & dit que si un Paien le nie, il ne faut pas entreprendre de le prouver. Aussi emploie t-il un e Chapitre entier, pour montrer qu'il ne faut pas disputer contre un Paien, parce qu'il ne reçoit pas un principe commun, comme font les Chrétiens & les Iuifs, qui reconnoissent également la Divinité du Vieux Testament. Il ajoûte néanmoins qu'il n'est pas concevable que tout un peuple se soit accordé à tromper sa posterité, comme si l'on avoit dit que tout le peuple d'Istaël eût pû s'accorder à inventer une nouvelle Religion! Bt parce que les Chrétiens se moquent de la Loi Orale que les Iuis vantent si fort, le Sr. Orobio dit que les Chrétiens ne com-prennent pas ce que les Iuis entendent par-là. d Il soûtient qu'elle ne regarde point la connoissance de Dieu & le culte interieur, que l'on rend à Dieu, mais la maniere de

aP. 50. b Num. v. ad 4. Quaft. c Num; IV-p. 136. d Num. v1. p. 140.

& Historique de l'Année 1687. 263 pratiquer les Céremonies, qu'on ne pouvoit savoir, si Dieu ne marquoit exactement comment il les falloit pratiquer, parce qu'il pouvoit naître mille difficultez là dellus, dont il rapporte quelques exemples. Il pré-tend que c'est cette Loi que lesus Christ a entenduë, lors qu'il a dit aux Iuifs de son temps qu'il falloit faire ce que disoient ceux qui étrient assu dans la Chaire de Moiso. Mais il ne prouve point que toutes les minutes, que l'on trouve dans le Talmud, touchant la maniere de pratiquer les cere-monies, aient été données de Dieu à Moile, & que Dieu ne laissa pas ces menuës cir-constances à la discretion des Sacrificateurs, Étant de nulle importance pour le fonds des choses. Ce n'est pas qu'il n'avoue que ce que l'on appelle a la Haie de la Loi, qui sont des précautions pour empécher qu'on ne la viole,ne soit humain & n'ait été établi par les Rabbins.

Pour b prouver la verité des Livres de Mosse, le Sr. Orobio cite le consentement des Iuis, des Chrétiens & des Mahometans, qui la reconnoissent, eu lieu qu'à l'égard des livres des Chrétiens & des Mahometans, ces derniers en conrestent entre eux, outre qu'ils sont rejettez par les Iuis. A ce qu'on dit, en remontant jusqu'à la source de cette Tradition, qu'un Paien pourroit dire que ce ne sont que des fragmens, qu'on a ramassez comme on a pu; nôtre Iuis n'y

264 Bibliotheque Universelle

n'y répond que par des raisons de Metaphysique, & se contente de dire que personne ne peut savoir cela, à moins qu' Esdras ne l'est dit. Il paroît assez par là que l'Auteur ne savoit pas tant de Critique, que de Metaphy-

lique.

Néanmoins a lors qu'il attaque les Livres du Nouveau Testament, il semble qu'il ait plus étudié l'histoire de ces Livres pour les contredire, que celle des Livres du Vieux Testament, asin de s'en persuader soi même, & de la désendre contre ceux qui n'en voudroient pas reconnoître la divinité; quoi qu'il fasse paroître en cette occasion, qu'il n'avoit pas grande connoissance de l'Histoire Paienne.

Il dit 1. Qu'il est étonnant que les livres du Nouveau Testament aient été écrits en Gree, qui étoit une Langue plus inconnue, dit-il, à la plûpart du monde Paien que la Romaine, & qui n'étoit pas familiere aux Juifs d'Afie, dont la langue maternelle étoit l'Hebraïque ; comme elle l'est encore, si on l'en croit, de tous les Juifs, & cela fait soupconner au Sr. Orobio que des Grecs n'aient écrit les Evangiles. 2. Que S. Luc, en commençant son Evangile, dit simplement qu'il a trouvé bon d'écrire, sans parler d'inspiration, ni de commandement exprés de Dieu, comme font les Propheres qui commencent par : Ains a die le Seigneur, Éc. 3. Qu'il y a eu divers Livres Apo-cryphes, des le commencement du Chri-4 Num. 8. ftiani (me

# & Historique de l'Année 1687. 265

stianisme, comme l'Evangile de S. Thomas, dont il dit avoir lû une version Latine, faite par une Evêque Armenien, où il dit a qu'il a tant trouvé d'erreurs, de superstitions & de dogmes Héretiques , qu'il s'étonnoit comment on pouvoit donner à ce Livre le nom d'Evangile. Cependant, il assure que plusieurs Eglises d'Asie & d'Afrique le reconnoissent pour la seule regle des leur foi: 4. Qu'il y a diverses opinions sur l'Evangile de S. Jean, & qu'il y a des endroits ajoûtez, comme l'histoire de la femme adultere, sur quoi il cite Eusebe, S. Jerôme & S. Epiphane. Mais aulieu de dite Hievonymus Lib. II. contra Pelagianos, il met contra Peregrinos: 5. Que S. Luc contredit S. Marhieu, en ce qui regarde la Généalogie de Jesus-Christ, & que ce qui y est touchant la sueur de sang de nôtre Seigneur, & de l'An-ge qui le consola, n'étoit pas en divers exem-plaires, selon la remarque de S. Hilaire: 6. Que nous n'avons qu'une version de S. Matthieu: 7. Que S. Marc n'est qu'un compilareur, sans ordre: 8. Qu'on doute de l'Auteur de l'Epître aux Hebreux : 9. Que plusieurs Anciens ont rejetté l'Apocalypse : 10. Qu'enfin les Peres se sont plaints des corruprions que l'on avoir faites dans le texte du Nouveau Testament, & qu'il y a un grand nombre de varietez de lecture, sur quoi il cite M. Vossius, dans son Livre de atate Mundi.

Après avoir ainsi patlé des Ecrits du Nou-Tome VII. **YCAU** 

veau Testament, le Sr. Orobio assure tout le contraire des Livres sacrez des Hebreur, excepté qu'il avouë qu'il y a quelques livres, dont on ne peut pas marquer les Auteurs. Mais il vante particulierement le Pentateu-gue, dans lequel seul, selon lui, est contenuë toute la Religion Judaïque, sans qu'il y ait aucun nouvel article de soi dans ces autres Livres. Les Juifs entétez de leur Massore prétendent tous qu'il n'y a pas une faute de Copiste, mais comme ils n'ont presque jamais eu aucune connoissance de la Critique,& qu'ils n'entendent l'Hebreu que par routine, il ne faut pas s'étonner s'ils nient des faits clairs comme le jour. Nôtre Juif parle là dessus des soins, que l'on apporte aujourdhui pour conserver la pureté de la Loi, comme si l'on avoit toûjours fait de même, & s'il n'étoit pas visible que du temps des L X X. on l'écrivoit avec assez peu d'exactitude.

Pour ce qui regarde le témoignage des Apôtres, touchant la réfurrection, & les mi-racles de Jesus Christ, il l'attaque en disant: 1. Qu'on n'en a rien cru parmi les principaux des Juiss, mais seulement parmi un petit nombre de personnes de basse condition: 2. Qu'on a débité de la même maniere dans l'Eglise Romaine, pendant plusieurs Siecle de faux miracles: 3. Qu'on a tort de vant la sincerité des Apôtres, sous prétexte qu'étoient des idiots, puis que S. Paul qui av studié sous Gamaliel, ne l'étoit point, r

& Historique de l'Année 1687. 267 plus que S. Luc, qui étoit Medecin, & peutctre, selon l'Auteur , fort bon Philosophe : 4. Qu'étant des gens de basse condition, ils n'avoient ni richesles, ni honneur à ménager, & qu'en préchant l'Evangile, ils se faisoient regarder, parmi ceux qui croioient ce qu'ils disoient, comme des Prophetes. Il appelle ici S. Paul coriorum sutor, & dit que S. Pierre abandonna sans peine retia trita, fracasasam cymbam & stolidos comites:5. Que pour des gens comme eux, c'étoit affez de vivre d'aumônes, comme ils faisoient : 6. Qu'ils n'avoient rien à craindre, que du côté des Juifs, les Grecs & les Romains n'étans pas fort severes, & les confondant d'ailleurs avecles Juiss: 6. Qu'ils n'attaquoient pas publi-quement l'Idolatrie, mais seulement dans leurs assemblées secretes : 7. Qu'il n'est pas; clair qu'ils aient souffert la mort uniquement pour soûtenir la verité de leur Religion, parce qu'il n'y en a point d'Histoires Authentiques, & que lors qu'ils paroissoieut devant des Juifs, ils nioient de tien prêcher contre la Loi, quoi qu'ils tâchassent d'en abolir les céremonies.

Au reste nôtre Juis reconnoit que l'Evangile a contient une doctrine très-Sainte, mais il prétend qu'elle est toute tirée du Vieux Testament, de même que Mahomet en a tiré ce qu'il y a de bon dans l'Alkoran.

Il nie fortement que les miracles de Jefus-Christ soient comparables à ceux de Mooffe-

Moïse a dont il fait une énumeration pompeule, supposant toûjours que tout s'est passé comme il est raconté dans le Pentateuque, fans le prouver, ce qu'il reconnoit plus d'une fois être impossible. Et parce qu'on lui auoit dit que les Miracles de Jesus-Christ étoient plus permanens que ceux de Mosse, il cite les miracles de la Manne & de la Nuée, qui ont duré autant de temps qu'Afraël fut dans le desert. Il ajoûte qu'un peuple appuié sur des miracles si éclatans, & faits à la vuë de plusieurs milliers de personnes, ne pouvoit changer de sentiment, que par de semblables miracles, & qu'il falloir que Jesus-Christ refluscité parût à tout le peuple, comme Dieu avoit paru à sa vue sur la montagne de Sinaï. Alors, dir-il, tout Israel auroit cru en lui. Mais il ne nous a point appris pourquoi ces Anciens Juifs, qui avoient vu tant de merveilles ne s'y rendirent point; car la génération qui les vit perit presque entiere dans le desett. Pour maurmurer après de si grands miracles, il falloit qu'ils sussent une aussi mé-chante race, que celle qui vivoit un peu avant la ruïne de Jerusalem, dont les Auteurs Iuis parlent eux-mêmes avec execration.

Enfin quant aux Propheties qui se trouvent dans les Evangiles, il soûtient qu'elles ont été publiées aprés l'évenement, mais il n'en apporte aucune preuve; au lieu qu'on peur prouver par des Auteurs, qui ont vécu avant le ruïne de Jerusalem, que quelques-

& Historique de l'Année 1687. 269 uns des Evangiles étoient publiez, puisque S. Barnabé a cité l'Evangile de S. Matthieu,

& S. Clement celui de S. Luc.

C'est à quoi se réduisent les repliques & les objections du Sr. Orobio. M. de Limborch a leur répond d'abord, & renvoie les incidens à la fin , dans sa troisiéme réponse, parce que l'ordre naturel de la Dispute demande qu'on établifie la vetité du Christianisme, & qu'on apporte les preuves positives sur lesquelles il est fondé, & ensuite que l'on réponde aux objections, que les Juifs proposent contre cela. Autrement en commençant par la fin, on s'engage dans un embarras auffi grand qu'un Géometre, qui voudroit défendre une proposition appuiée fur plusieurs autres, contre une personne qui n'auroit aucune connoissance de ces dermieres. On ne sauroit ni prouver, ni éclaircis des conclusions, avant que d'avoir établi les principes.

Pour suivre le même ordre, que l'on a gardé en proposant les réponses du Juif, om parlera d'abord de la Tradition. Si l'on traitoit les Juifs, comme ils font les Chrétiens, on leur diroit avec les Paiens, que leurs premiers Peres n'étoient qu'une troupe de lepreux, que l'on chassa de l'Egyptes mais parce que ces sortes de raisons ne valent rien, on replique que si on compare la Tradition Chrétienne & la Judaïque, on remarquera dans celle des Chrêtiens de plus M 3 fortes

fortes preuves de verité, que dans celle des Juifs. 1. Moise étoit, selon eux, un homme de Cour, & qui s'étoit rendu le peuple d'Israël, comme sujet , en le faisant sortir d'Egypte : Jesus au contraire étoit pauvre, avoit été élevé par des parens pauvres , & vivoit parmi ses ennemis. 2. Moise promettoit au peuple d'Ifraël, abbatu par une longue captivité, qu'il l'introduiroit dans un païs abondant, où il vivroit en liberté: Jesus-Christ parut dans un temps , où les Juifs étoient extrémement versez dans la Loi, & ne promettoit que malheurs en cette vie à ceux qui le suivroient. 3. Un Paien dira, non que tout le peuple d'Israels'accordat à tromper la posterité, mais que ce que l'on dit de Moise n'a été publié que long-temps après samort, de sorte qu'on le peut avoir beaucoup augmenté, de même que l'on a dit des fondateurs de la plûpart des Etats des merveilles, dans un temps où il y avoit de l'avantage de parlerainsi, & où ceux qui s'y seroient opposez pouvoient craindre la populace: Ona écrit la vie de Jesus-Christ peu d'années après son ascenfion, & cela a été fait par des personnes qui l'avoient vû & conversé avec lui, dont on sait les noms, & leurs livres ont été publiez, non seulement parmi leurs amismais encore parmi leurs ennemis. I avoit du danger à les suivre, & point à tejetter.

On voir par là qu'il y a bien de la di

rence entre les preuves que l'on a de la mission de Jesus-Christ, & celles que l'on peut avoir touchant celle de Mosse, & que tout ce que les Juiss peuvent dire, pour se désendre est bien plus fort dans la bouche des Chrétiens. Ceux ci peuvent aisément prouver la verité del'origine de leur tradition, au lieu que le Sr. Orobio suppose celle des Juiss sans la prouver, & croit même qu'on ne le sauroir faire, contre un homme qui la nieroir, ce qui est entierement donner.

gain de cause à son adversaire.

L'explication que nôtre Juif donne de la Loi Orale s n'est, selon M. de Limborch, qu'une pure fiction, r. La Loi écrite n'a pas déterminé la maniere de faire de certaines céremonies, ou parce qu'on savoit déjacomment il les falloit pratiquer , comme la circoncisson, ou parce qu'elle la faissée à: la liberté des Israelites, si bien que si la Loi Orale le détermine, elle ajoûte quelque: chose à la Loi écrite. 2. Moise ne fait mention en aucun endroit de cette Loi Orale, & dans les cas difficiles, il consultoit l'Oracle, pour savoir ce qu'il falloit faire, aulieux qu'il auroit du agir selon l'instruction Orale, qu'il avoit reçue dans la montagne. 3... Quand il y autoit eu une semblable Lok Orale, elle ne se seroit pas long-temps con-servée parmi les Juiss, qui avoient si sort ne-gligé la Loi écrite, qu'un exemplaire trouvé du temps du Roi Jossa surprit si sort ce-Prince. M

Prince, qu'on voit bien qu'il ne l'avoit jamais luc 2. Rois xx11, 10.2. Chron. xxx1v. 34. 4. En effet il n'y a rien de si dangereux que de confier la Religion à une simple Tradition de bouche, comme on le peut voir par l'exemple des Juifs Espagnols, qui enseignét à leurs enfans qu'il suffit d'être Juifs dans le cœur, sans qu'il soit besoin d'en faire profession, & qu'on ne viole point la Loi écrite, en vivant comme les Catholiques Romains, quoi qu'on soit Juif en son ame. Du temps même d'Esaïe les Juis superstitieux, sous un semblable prétexte, s'attachoient plus aux commandemens des hom-

mes,qu'à ceux de Dieu.

Pour venir présentement à la Loi écrite, a la raison que le Sr. Orobio apporte tirée du consentement des Juiss, des Chrétiens & des Mahometans, n'est qu'une raison de convenance, qui pourroit, absolument parlant, être faufle, parce qu'il arrive fouvent que l'opinion du plus petit nombre soit la plus vraie. 1. On a des preuves de fait, par lesquelles il paroît que les anciens Juis n'ont pas été fort soigneux de garder leur Loi, comme on le voit par ce que l'on vient de rapporter, touchant le Roi Josias. Si l'on avoit été si negligent sous un Roi aussi pieux que Jossas, que devoit il être arrivé, sous les Rois impies? Et si pendant que l'Etat subsistoir encore, on eut si peu de soin des livres sacrez, y a-t-il de l'apparence

& Historique de l'Année 1687. 273 rence qu'on en eut davantage dans la ruine de l'Etat, lors que Jerusalem sut prise & le peuple emmené en captivité? z. On sait que les points ont été mis dans les livres du Vieux Testament , quelques fiecles après Jesus-Christ, comme des Critiques Chrétiens l'ont prouvé avec la derniere évidence. Comment est-ce donc que les Juiss peuvent être assurez, qu'ils lisent par tout comme il saut lire? Dire que la Tradition a conservé parfairement l'ancienne lecture, c'est parler contre toute apparence, & sans aucune sorte de preuve. 3. Il y a des endroits dans le Pentateuque, qui n'ont point été écrits par Moise, comme la Génealogie des Rois d'Edom, qui est au xxxvi de la Genese, où il est parlé de ceux d'Israël. Quoi que les additions, qui nous semblent y avoir été faites, ne soient pas de conséquence, il paroît toûjours par là que les Juiss vantent vainement l'exactitude avec laquelle ils ont gardé leurs livres ; & cela rend vrai-semblable la pensée de ceux qui eroient qu'ils ne sont composer que d'anciens fragmens.

Après avoir rabbatu les vanteries des Iuiss, on fait voit la soiblessedes objections, que le Sr. Otobio sait contre les livres du Nouveau Testament. L'est une ignorance en Histoire, que de ne savoir pas que du temps de lesus-Christ la Langue Greque étoit étenduë presque par touc l'Univers. & particulierement en Asie & en Egypte,

## 276 Bibliotheque Universelle

M. de Limborch emploie a tout le Chap. II. à montrer la force du témoignage des Apôrtes. 1. Il est faux qu'ils aient été crus par un petit nombre de Iuifs, comme il paroît par les Actes des Apôtres; & l'on a autant de raison de croire qu'ils étoient les plus gens de bien d'entre le peuple, que les Juis de le penser de ceux qui les persecu-toient. 2. Il y a une difference infinie entre les miracles des Moines & ceux des Apôtres. comme on le fait voir au long, p. 168.3-Quand on dir que les Apôtres ont été des idiots, on entend particulierement les Evangelistes, qui n'étoient pas assez habiles, pour inventer une histoire & des discours si beaux & fi bien suivis , que ceux que l'on trouve dans les Evangiles. S. Paul n'étoit pas idior d. ns la Loi, mais dans le langage, comme il le dit lui même, c'est à dire dans l'éloquence Greque. S. Luc ne paroit pas avoir eu de talens particuliers pour écrire l'Histoire, & il n'y a rien d'extrémement considerable dans fon Evangile, plus que dans les autres. 4. Il est faux que de pauvres gens n'aient aucun honneur à ménager; s'ils ont de la pieté, ils y font auffi fenfibles que les autres, comme tout le monde le sait assez, & quoi qu'ils ne soient pas riches, ils ne laissent pas de s'exposer à de grandes incommoditez, en quittant les moiens qu'ils avoint de gagner leur vie. S. Paul n'a point pris de subvention des Eglises, mais a gagné la vie de ses propres mains.

& Historique de l'Année 1687. 277 mains, comme il le témoigne, & on ne peut Lui reprocher son mêtier, puisque les plus habiles d'entre les Juifs avoient accoûtumé alors d'en apprendre un. Qu'elle apparence que des gens, comme les autres Apôtres, se missent dans la tête de passer pour Prophetes,. en racontant une fable, sans en pouvoir donner aucune preuve? Qui d'entre les Juifs,oules Paiens auroit cru des inconnus racontans des choses tout à fait extraordinaires, sans art, sans éloquence, & sans les prouver.s. Cette même raison auroit empêchê qu'on ne leur eut fait l'aumone, les Paiens se seroient moquez d'eux. & les Juifs les auroient même maltraitez, sans qu'un dessein aussi ridicule, qu'auroit été le feur, selon le Sr. Orobio, put jamais avoir la moindre suite. 6. Il est vrai que ce furenz les Juiss, qui commencerent la persécution contre les Chrétiens, mais les Paiens les suivirent, comme on le fait voir, & les uns & les autres autoient indubirablement étouffé le Christianisme dés sa naissance, s'il n'eût été fondé que sur une fable. Une troupe de vagabons, bien moindre, selon le Sr. Orobio, que celles que Bar-chochebas & d'autres faux Messies d'entre les Juifs ont souvent assemblées, une troupe, dis-je, de quelques pêcheurs errans pas l'EmpireRomain auroit été distipée en trespeu de temps. 7. Il n'est pas vrai qu'ils n'attaquoient l'Idolatrie qu'en secret, comme on de montre par divers endroits des Actes des Apôtres, qui est un livre sans doute aussi di-

gne de foi que ceux des Hebreux, puis qu'il est d'un témoin oculaire, ce que l'on ne sauroit montrer de la plupart des Auteurs des Histoires du Vieux Testament. 8. On sait par a Clement, & par d'autres Auteurs que les Apôtressont morts pour la Religion, avec autant de certitude que les Juifs savent qu'il y a eu une persécution sous Antioches Epiphanes, qu'il y a eu des Maccabées, & c. quoi qu'on y ait mele des fables, aussi bien que dans ce qu'on a dit des voiages des Apôtres. Il ne faut pas d'histoire inspirée pour être assuré d'un fait, comme celui là. Il suffit de mouver un consentement exact dans le fonds de la chose, entre tous les Historiens qui en ont parlé, depuis le siecle auquel elle est arrivée jusqu'au nôtre comme on convient, par exemple, que S. Paul & S. Pierre ont fouffert le martyre. 8. S. Paul a dit qu'il étoit persecuté, pour avoir soutenu la Résurrection en préchant celle de Jesus-Christ, & non pour avoir rien dit contre la Loi, & cela étoit vrai. Il a soûtenu à la verité 1. Qu'on n'étoit point justifié par l'observation des céremonies. & il n'y a aucun endroit de la Loi ni des Prophetes, ou l'on trouve le contraire. Quant au reste il les a observées, & n'a point empéché que les Juis ne les observassent. 1. Il a sourenu qu'on ne les pouvoit imposer aux Gentils, & c'est ce que le Sr. Orobio avouë. Ainsi il n'a tien dit devant ses Juges, qu'il ne dût dire.

## & Historique de l'Année 1678. 279.

On fait voir aussi a que les Miracles de Jesus-Christ ont été en plus grand nombre, & plus considerables que ceux de Moise. par diverses réflexions que l'on pourra liredans l'Original. On répond qu'on n'a pasnié que quelques-uns des Miracles de Moile ne fussent permanens, mais qu'on a dit que Jelus-Christ en a plus fait de cette sorte, du: nombre desquels étoient une infinité de malades qu'il avoit gueris; & qui jouïrent pen-dant plusieurs années de la santé qu'il leur avoit renduë. Tels étoient encore les morts. qu'il avoit ressuscitez: , & que ceux qui avoient été témoins de leur mort ne pouvoient voir, sans être convaincus de la misfion divine de Jesus-Christ. On peut joindre à cela les miracles de la même nature que les Apôtres firent en suite. Enfin on ne pouvoit pas plus exiger de Dieu, qu'il fit paroitre Jesus Christ ressuscité aux yeux des Iuifs incredules, & qui attribuoient aux Démons ses autres miracles, qu'on peut exiger de lui que pour convaincre les incredules d'aujourd'hui qui rejettent les livres de Moise, il fasse de nouveau tous les miracles qu'il fit autre-fois dans le desert. Si. cela étoit, le premier qui ne voudroit pas. croire que Dieu ait créé le solal, que nous. voions, l'obligeroit quand il voudroit, d'en produire un nouveau, pour l'en convaincre, & il dépendroit ainsi des hommes de faire agir Dieu, comme il leur plairoit. Mais des

## Bibliotheque Universette

qu'il a donné des preuves suffisantes, pour convaincre des personnes raisonnables, on n'en doit pas exiger davantage, & ceux qui n'en sont pas satisfaits, chicaneroient aussi bien les nouvelles preuves que les anciennes; comme il paroit par les murmures des Iuiss dans le desert, qui ne se convertissoient pas mieux aux miracles résterez, qu'ils avoient fait aux premiers qu'ils avoient vus.

La Prophetie n'est pas l'un des moindres miracles, qui montrent la Verité de la Religion Chrétienne; & on prouve qu'il y en a de veritables dans le Nouveau Testament, par les raisons que l'on a déja indiquées, en rapportant les objections du Sr. Orobio. Au reste on trouvera dans la troisiéme Réponse de M. de Limborch des éclaircissemens de la plûpart des questions particulieres, qui entrent dans les Controverses que mous avons avec les Iuiss. On les a appellées, dés le commencement de cet extrait, des incidens, parce qu'en effet ce ne sont que des objections contre la Religion Chrétienne, qui s'évanouissent d'elles mêmes, lots qu'on a prouvé la Divinité de l'Evangile.

II. Outre la dispute contre le Sr. Orobio, il y a ici une piece trés curieuse intitulée a URIELIS ACOSTA Exemplar vita: bumana. C'est l'ouvrage d'un Deiste qui se tua en cette ville, il y a environ quarante ans, & qu'on trouva chez lui, aprés sa mort, Yoici son Histoire en peu de mots, comme

## & Historique de l'Année 1687. 281

il la raconte lui même, dans son Ecrit, Il se nommoit Gabriel Acosta, & étoit né à Por-20 en Portugal, de parens Chétiens, mais d'origine luive, comme il y en a un grand nombre en ce païs là. Il dit qu'il étoir en son enfance bon Catholique, mais qu'à l'âge de 22. ans il lui vint, sur cette Réligion. des difficultez dans l'ésprit, qu'il ne put furmonter. Ensuite il tomba dans des doutes touchant l'immortalité de l'ame, & il commença à soupçonner que ce qu'on en disoit étoit sans fondement & contraire à la raison. Cependant il n'en témoignoit rien à personne, & il obtint même un benefice. Aiant entendu parler des differents qui sont entre les Iuifs,& les Chrétiens, il lui prit un jour envie de lire le Vieux Testament, où il crut trouver moins de difficulté que dans le Nouveau, si bien qu'il devint Iuif,& qu'aiant perfuadé des mêmes fenrimens fa mere & fes freres, il fe fauva avec eux à Amfterdam, pour en faire profession. Il se sit circoncire, & prit le nom d'Uriel, mais il s'apperçut bientôt que les sentimens & la pratique des Iuiss modernes ne répondoient point à l'idée du ludaïsme, qu'il avoit tirée du Vieux Testament. Il le témoigna aux Rabbins, & comme il réfusoit de se rendre à l'autorité suprême des Parnassims, ou Directeurs de la Synagogue, ils l'excommunierent. Il voulut faire un livre pour se désendre,& en le composant il tomba de nouveau dans le Saduceilme. Il fut réfuté par un Iuif , qui publia

blia en Espagnol un livre de l'Immortalité de l'Ame en 1623. Utiel répondit, & sur de l'Ame en 1623. Unes repondit, & sur déferé au Magistrat qui le condamna à 300 francs, & à la perte de ses exemplaires. En ce temps là il se mit dans l'esprit que la Loi de Moise n'étoit qu'une siction, & dans cette pensée il crut que rien ne l'empéchois de seindre d'approuver les sentimens des Rabbins. Il le sit après quinze ans d'excommunication. Cependant en particulier il n'observoit point la Loi. & il détourna même un Espagnol & un Italien de se faire Iuifs. Cela fur rapporté, & lui causa une infinité de maux, qu'il décrit fort pa-thetiquement, Les Rabbins le condamne-rent à faire amande honorable, en cette forte. C'est qu'il entreroit dans la Synagogue vêtu de deuil, un cierge noir à la main, y auroit trente neuf coups de de fouët, & subiroit d'autres ignominies. Il réfusa de subir ce jugement , & demeura pendant fept ans en cet état, maltraité de ses parens, couru des petits enfans quand il sortoit, & expose à mille chagrins, apparemment par-ce qu'il n'osoit se plaindre au Magistrat, quoi qu'il en attribue la tause aux longueurs de la justice. Enfin comme les Iuiss sui prometeoient de le traiter doucement, s'il revenoit à eux & s'en remettoit à l jugement, il se résolut de les croire, mais ne lui firent aucun quarrier, ainsi qu'il le conte au long. Céla le mit au desesp & ne fit que le confirmer dans la pe

& Historique de l'Année 1687. 182 qu'il n'y a point de Religion verirable, que celle qu'il nomme naturelle, ce qu'il tâche de prouver dans ce petit ouvrage. Mais les maux ausquels il s'exposoit en faisant connoître ces sentimens, le firent résoudre à finit une si miserable vie , en se vengeant néanmoins de ses ennemis. Il composa auparawant cet Ecrit, pour laisser à la posterité une histoire si étrange, comme il le témoigne à la fin, & un jour qu'un de ses parens, qui l'avoit le plus persecuré, passoit devant sa porte, il lui voulut lâcher un coup de pistolet, mais le pistolet n'aiant pas pris seu il referma sa porte, & se tua d'un autre pistolet, qu'il avoit apparemment préparé pour cela. On trouva, comme on l'a dit, aprés sa mort, chez lui cet écrit, qui est plein de feu , & qui fait voir qu'il n'étoit pas destitué d'éloquence. Il est si court que le Le-Creur fera mieux de le lire lui même, aussi bien que la Réfutation de M. de Limborch. Il y a je ne sai quoi dans cet Ouvrage de si particulier & de si étrange, que ce seroit peut-être priver les curieux de beaucoupde plaisir, que de leur faire perdre l'envie de: le lire, en donnant ici un trop long extrait.

#### XIL

Livres concernant la Magre, les Demons, les Oracles Paiens, L'Astrologie & l'Astronomie.

I TRACTATUS THEOLOGICUS DE MA-GIA. Exhibens ejusdem Etymologiam, Synony-

#### 284 Bibliotheque Universelle

Synonymiam, Homenymiam, Existentiam & Naturam; causas & Essectus mirabiles, interspersis hinc inde rarioribus subiectis & Exemplis, ac dilucidatus notabilioribus Controversiis. Cum indice Rerum & Verborum necessario. Accurante Joh. Adam. Osiandro. SS. Th. D. & P. Cancell. & Praposito Eccl. Tubingensis. 4. Tubing pag. 358.

E dessein de cet ouvrage est assez exprimé par le ritre. On y traite ce qu'il promèt, & même d'une maniere étenduë. On considere la nature, l'existence, les proprietez & généralement tous les accidens de la Magie. On suit, dans la discussion de toutes ces choses, la méthode de l'école, qu'on diversisse souvent par le recit d'un grand nombre d'histoires; ce qui fait que l'Auteur ne demeure court sur rien, quelques difficiles que soient les questions qu'il entreprend de résoudre.

Le livre est divisé par articles, & il en contient cent quarante; les uns plus grands, les autres plus petits. Parmi les matieres principales on trouve, de temps en temps, des digressions assez longues: comme celle de la justification des miracles de Jesus-Christ, attribuez faussiement à la Magie, des Vaudois accusez injustement du même crime, a celle de l'évocation de Samuel, qu'on soûtient veritable & réelle, & non

& Historique de l'Année 1687. 285

pas illusoire & fantastique pour deux rai-Cons. La premiere parce qu'on ne doit pas s'éloigner du sens propre des paroles du texte, sans necessité: la seconde par l'autorité de \* l'Ecclesiastique, qui dit que Samuel Prophetisa aprés sa mort.

M. Ossander commence son ouvrage par les considerations qu'il fait sur le mot de Magie. Il dir, aprés quelques Auteurs qu'il cite, que ce mot vient du Persan Mog, qui est un des noms propres de Zoroaftre , l'Aureur , ou le restaurateur des sciences dans l'Orient : que les mots de Mage, & de Magie, se prenoient en bonne part, au com nencement, & fignificient fimplement un Savant. & l'étude de la Philosophie, mais qu'ils devintent odieux avec le remps, comme le nom de Sophiste parmi les Grecs; parce que les Mages, abusans de leur savoir, s'adonnerent aux Curiositez de l'Astrologie judiciaire, aux divinations, aux enchantements, & aux malefices, ce qui rendit le terme de magie odieux, a & fit qu'il ne signifia plus qu'une science curieule & défenduë.

Aprés ces recherches préliminaires . & quelques autres moins considerables , jusqu'à l'article x 1 1, on vient à la chose mê-me, & pour ne raisonnet pas sans fondement dans la suite, on commence d'abord par examiner l'existence de la Megie, de laquelle, dit M. Osiander, on ne peut point douter douter pour deux raisons principales; la premiere est tirée de l'autorité de l'Ecriture Sainre; & la seconde de l'experience, & de la lumiere naturelle.

I. l'Ecriture nous donne trois preuves de l'existence de la Magie. 1. \*Elle dit qu'il y a des Magiciens, & des enchanteurs; les Magiciens d'Egypte, Joannes & Jambres, dont parle Saint Paul, Balaam, la Pythonisse qui évoqua Samuel, Simon le Magicien, Elimas, la servante qui avoit l'esprit de Python. 2. Elle défend la Magie Exod. xx11: 18. Levit. xix. 31. & xx : 6. 17. Deut.xv111; 20. 21. 3. Elle conte la Magie parmi les plus grands pechez, Gal. v: 20. Apol. 1x: 21. & XX : %.

II. La raison fait voir, selon s'Auteur. qu'on ne sauroit expliquer par des causes naturelles un grand nombre d'effers, qu'on attribue à la Magie, tels que sont de faire parler Latin, Grec, Hebreu, des ignorants, ou leur faire cirer des sentences des Poëtes & des Philosophes, marcher invisiblement, avaler une chartée de foin, puiser de l'eau dans un crible & semblables. Mais pour croire ces faits miraculeux, il faudroit les avoir vûs un peu de prés, & examiné toutes les circonstances, qui les précedent & qui les accompagnent.

Ce fondement polé, l'Auteur fait paroitre

<sup>\*</sup> Exod. VII: 11, 12. ad 22. VIII:7.2. Tim. : 9. Nomb. XXXII : 23. 24. Sem. XXVIII: #. XVI. 16.

tre la Lecture, en rapportant presque tout ce qui a été dit de la nature, des proprietez, & des accidents de la Magie; par toutes sortes de gens, depuis le premier qui en a parlé jusqu'à lui. Sa Metode ordinaire est de proposer la question, de la diviser en autant d'opinions qu'il y a d'Aureurs bons, ou mauvais, qui en ont parlé, d'en alleguer les raisons & les histoires, d'y faire entrer des digressions, de subdiviser ces opinions en divers sentiments, selon que les Auteurs sont partagez sur ce sujer; ce qu'il accompagne de toutes les raisons qu'il trouve dans ces Ectivains, quelques ridicules qu'elles soient, tant son exactitude est grande. M. Ossander prend d'ordinaire un milieu qui concilie, ou qui adoucit les

opinions contraites.

On seroit trop long si l'on entreprenoit de suivre l'Auteur pas à pas : car comme il semble qu'il a voulu épuiser son sujet, il n'y a point de question imaginable sur cette matiere, qu'on ne trouve traitée dans son livre, avec une exactitude merveilleuse. Il fait revivre les morts, il déterre les livres les plus inconnus, il n'y a point de conte du petit peuple qu'il ne sache, & sur lequel il ne fasse un lieu Commun en forme. Ceux qui ont de la curiosité pour ces sortes de choses pourront recourir au livre même. On se contentera d'en rapporter ici un fair qui paroît considerable. C'est l'acte d'abjuration d'un Prêtre de Tet-Gou, qui sur mis

mis en prison au monastere de saint Maximin prés de Tréves, par l'autorité du Nonce, & d'où il ne peut sortir qu'en condannant & abjurant les propositions suivantes, qualisées témeraires, scandaleuses, séditieuses, suspectes d'heresie, & de Crime de Leze-

majesté.

1 Qu'il sauroit dir, & soutenu que c'est une chose imaginaire, & une vaine superstition, que tout ce qu'on dit du transport corporel des Magiciens, & des Sorcieres. 2. Que témerairement & sans raison, il auroit avancé que les procés faits aux Magiciens étoient nuls & injustes; qu'on obligeoir ces miserables par la torture à dire ce qu'ils n'avoient pas fait ; qu'on faisoit une cruelle boucherie du sang innocent; & que par un nouveau secret de Chimie, on avoit trouvé le moien de convertir le sang humain en ot & en argent. 3. Qu'il auroit accusé ainsi de tyrannie les Superieurs & les Magistrars, tant Ecclesiastiques, que Seculiers. 4. Que temerairement & injustement , il auroit accusé d'injustice & de tirannie le trespieux, & tres-Illustre Archeveque, Prince, & Electeur de Treves, de ce que non seulement il permet qu'on fasse le procés aux Magiciens & aux Sorcieres, dans son Diocese; mais encore de ce qu'il a fait des Lois pour l'ordre & les frais de ces pro-cés. 5. Qu'il auroit dit qu'il n'y a point de Sorcieres.

Sorcieres, qui renoncent à Dieu & adorent le Diable, à qui elles se donnét en corps & en am: 6, Que le mot de Magie ne signifie que malefice, & Magicien qu'empoisonneur, & que le texte du x x 1 1. de l'Exode, en ne laisseras pas vivre coux qui font des malesices, se doit entendre des empoisonneurs qui n'emploiet que des choses naturelles, & d'une maniere naturelle. 7. Qu'il n'y a point, & qu'il n'y peut point avoir de pact entre l'homme, & le Démon, 8. Que les Diables ne prennent point de corps. 9. Que la vie d'Hilarion écrite par Saint Jerôme n'est pas authentique. In. Qu'il n'y a point de conjonction chatnelle entre l'homme, & le Démon. 11. Que ni le Démon, ni les Magiciens ne peuvent exciter de tempêtes, & que tout ce qu'on en dir ne sont que des fables. 12. Que les esprits ne peuvent pas parottre fous une forme corporelle 13. Qu'on ne peut pas dire que les Magiciens puissent tout ce que le Diable peut. 14. Que de soutenir qu'un Démon Superieur en peut challer un inferieur est une opinion ertonée, cotraire à ce que Jelus-Christ dit Luc. x: 11. Que les Papes ne disent pas dansleurs Bulles, que les Magiclens pulsient faire de tels prodiges. 16. Que les Papes n'ont donné pouvoir d'informer contre les Magiciens, que de peut d'être accuses ouxmêmes de Magle, comme cffectivement plusieurs d'entre eux en ont êté soupçones. Cet acte est daté du 11. Mars 1192, signé par la

le prévenu appellé Corneille Looseus, par les témoins, & les notaires; & fait en présence

dune grande Compagnie.

Au reste on est obligé d'avertir le Lecteur, qu'avant que de se fier aux citations de M. Oliander, il fera bien de les conferer: car il met en Italique un passage de Pline L.xxxi c. 2. dont il ne rapporte à peu prés que le sens. Les curieux pourront s'en convaincre, en comparant la citation avec l'Original. Mais à propos de cela, on ne sera pas faché de trouver ici le sentiment de Pline sur l'origine de la Magie, & sur ce qui lui a aquis tant d'empire sur les esprits, durant plusieurs fiecles, & dont, malgré les lumieres du nôtre, plusieurs personnes ne sont pas encore bien exemtes. a ,, Qu'on ne s'étonne point, " dit-il , b que cetto science trompeuse air ,, tant de credit dans le monde, puisqu'elle a " sû se prevaloir de tout ce que sestrois scié-,, ces les plus essences des hommes ont ,, de grand & de merveilleux. Person-ue ne doute qu'elle ne soit née de ,, la Medecine, & qu'elle ne se soit in-", sinuée dans les esprits, sous prétexte de ,, donner des remedes plus efficaces & plus ,, sa utaires que les communs. A ces douces ,, & agréables promesses, elle ajoûta tout " ce que la Religion a de splondeur & d'au-", torité, pour avengler & pour captiver le ", genre humain. Elle y mêla ensuite les Ma-", thematiques, ou l'Astrologie Judiciaire,

"faisant accroire aus hommes, curieux de "l'avenir, qu'elle voyoit dans le Ciel tout

" ce qui leur devoit arriver,

2. Le Lecteur nous permettra de faire ici une digression; qui n'est pas tout à fait hors de propos. Dans un Livre, dont on a parlé P. 471. du v. Volume de cette Bibliotheque, & dont on n'eut pas loisir de faire vn extrait aussi exact, qu'on l'auroit souhaité, à cause du grand nombre de Livres qu'on avoit encore à mettre, M. Daillon soutient un sentiment qui est fort propre, à ôter de l'esprit dos hommes la frayeur, que cause l'opinion de la multipude des Diables, des Lutins, des Loups-Garoux, de leur puissance, & de celle. des Magiciens & des Sorciers; afin qu'on en revienne à craindre uniquement la iustice de Dien. Il veut qu'il n'y ait qu'un a seul Diable, appellé austi le grand Dragon, le Serpent ancien, Satan, l'Accusateur de nos freres Ses raisons sont, 1. Que l'Ecriture parle toûjours de cet Esprit malin au singulier & que, s'il est parle trois fois de Diables au puriel, dans l'Ecriture, ce n'est pas pour marquer l'ennemi du genre humain. mais des personnes addonnées à la calomnie. 2. Que dans les Auteurs Grecs Paiens, on ne trouve point le terme de Diable en ce fens, & qu'apparemment ils ne connoissoient pas le calomniateur universel, auquel nous donnons ce nom : Qu'ils n'appelloient pas ainfi les mauvais Démons, ni même ce Dieu méz

méchant, auteur du mal, que quelques-uns d'entre eux ont dit être opposé au Dieu toutpuissant & tout-bon; mais qu'ils n'ont jamais regardé comme un esprit jaloux & en-vieux, qui calomnioit les hommes devant Dieu, & qui faisoit tous ses efforts pour les perdre, 3. Que quand l'Ecriture paile des Démons, qui étoient des Anges, ou des ames d'hommes morts, que les Paies vénéroient, elle en parle selo l'opinion de ces Idolatres: mais qu'elle ne parle jamais du Diable ou de Satan, que comme d'un seul, à qui elle attribuë les desordres qui arrivent parmi toutes les nations; toutes les mauvaises inspirations, qui portent les parricu-liers à faire le mal; & toutes les opposi-tions à la grace de Dieu & au bien des hommes. 4. Qu'ainsi, comme nous ne savons rien de Satan que par la revélation divine, nous n'en devons pas croire tout ce qu'une tradition incertaine en a répandu . dans le monde.

M. Daillon recherche ensuite l'origine de l'opinion touchant la multitude des Diables. Il dit que les Paiens ergioient des Cacode. mons, des Anges on des Esprits malfaisans. Que cette opinion fut adoptée par les Juifs, après qu'ils se furent divisez en plusieurs Sectes, principalement par les Pharifiens, qui pour s'opposer aux Sadducéens leurs ennemis, & pour établir le dogme de l'existence & de l'immortalité des Espeits, embrasserent la tradition Paienne touchant les Démons mal-

malfaisans, & appellerent Démon ou Esprit, tout ce qui tourmentoit extraordinairement les hommes: Que ce sentiment sur suivi par les Chrétiens, qui riennent encore que Satanteoit un Ange de lumiere, le ches de plusieurs autres, qu'il a entraînez avec lui dans sa rebellion: mais que l'Ectiture n'en dit rien.

Le passage le plus fort qu'on puisse opposer à M. Daillon, est sans doute celui de l'Epitre de S. Jude, v. 6. où il est parlé des Anges qui n'ont pas conservé leur origine, ou leur premiere dignisé. On répond à cela. I. Que les mots d'Angelos & de b Malas sont appellatifs, & marquent toutes fortes d'Envoiez & d'Ambassadeurs, tant de Dieu que des hommes. Voiez Gen. xxx11:3. Nomb. xx: 4. Jos. v11: 2. Jug. v11: 14. Jaq. 11:25. où les Espions de Jericho, que Raab retira chez elle sont nommez. Anges. 2. Qie l'Ecriture n'appelle point Anges ceux qui n'ont jamais été envoiez : de sorte que la chûte prétendue des Démons, étant arrivée avant que Dien les fit ses Ambassadeurs vers les hommes, selon la tradition commune, il n'y a pas d'apparence que l'Ecriture leur donnat le nom d'Anges, ou de Messagers. 3. Que l'interpretation ordinaire du pallage de S. Jude fait raisonner cet Apôtre d'une maniere toute opposée à la méthode des Ecri-vains sacrez du N. T. qui n'appuient leurs exhortations, que sur des passages & des

<sup>\*</sup> דְּנְטֵ צִּמִינִיאָנִי מִיִּיִינִיאָנִי מִיִּיִינִיאָנִי מִיּ # Nomb. XIII: 3.4. Αρχή 20 . † Nomb. XIV: 37. 6 2 Pierr. II: 4. Heb.111: 17.

dans le desert, & à qui Dieu iura qu'ils n'entreroient point dans son repos. 6. Qu'ainsi il y a bien de l'apparence que S. Jude a pris pour exemple cette histoire fameuse, qui n'est qu'une suite des incredulitez des Juiss dans le desert, plutôt que la tradition incertaine de la chute des Anges, que personne n'avoit encore citée.

On pourra juger, par cet échantillon, comment l'Auteur se tire des passages de l'Ecriture, qui semblent favoriser la mustitude des Diables: & voir dans l'Ouvrage même a ce qu'il dit sur les Démoniaques ou les possedez, dont il est tant parlé dans l'Evangile, & sur les Esprits de Python.

3. Verhandeling van de oude ORAKE-LEN DER HEIDENEN. Traité des Oracles des anciens Paiens par AN-TOINE van DALE, D. en M. 8. A Amsterdam chez Boom. 1687. pagg. 590.

Uoique ce Livre traite de la même mariere que celui que Mr. van. Dale, publia en 1683. & que l'Auteur des Nouvelles de la République des Lettres jugea digne de paroître à la tête de fon Ouvrage; quoi qu'il soit aussi divisé en deux Dissertations, & qu'on y trouve la plus part des mêmes Histoires, & diverses pensées semblables: Le tour, la methode & l'ordre, sont néanmoins assez differens. 1.

Il a retranché plusieurs passages & inscriptions Greques & Latines, qu'il n'a pas cruës tour à fait necessaires dans un Ouvrage Flamand. 2. Il a expliqué en langue vulgaire toutes les citations d'Auteurs étrangers. 3. Il s'est un peu plus étendu sur diverses matieres, qu'on n'avoit pas bien compriles, ou qui lui ont paru de quelque importance. come l'histoire de la Pythonisse d'Endor. 4. Il a ajoûté des preuves authentiques de plufairs fraudes, qu'on a decouverres dans cesderniers fiecles, en de prétendus possédez, sorciers, magiciens, & en d'autres qui imitoient les Engastrimuthes de l'Antiquité, formant des sons articulez, la bouche fermée, contrefaisant des voix éloignées, ou variant leur voix avec tant de rapidité, qu'à ouir une seule de ces personnes renfermée dans une chambre, on eut cru en ouir plusieurs. & C'est de quoi il assure avoir été témoin oculaire, & d'avoir eu chez lui une vicille femme d'Amsterdam, agée de 73. ans, qui savoit si bien parler & se répondre toute seule, & qui diversifioit sa voix avec tant d'artifice, qu'on eût dit que c'étoit une troupe de gens qui parloient ensemble, & qui tantôt le faisoient des complimens, tantot se flattoient, tantot se querelloient, selon les divers accents, qu'elle vouloit donner à sa voix : en sorte qu'une grande com-pagnie, qui la voioit, & qui la rouchoit presque, avoit de la peine à comprendre qu'elle.

qu'elle ne se trompoit point, & que cette femme faisoit seule tout ce bruit. Il y a plufieurs autres historiettes de cette force, qui n'ont jamais été imprimées, mais qui sont attestées par des personnes dignes de foi, de qui l'Auteur les tient; comme celle d'une certaine Lena a, qui trompa si longtems, tant d'honnêtes gens de Middelbourg en contrefailant la possedée, & dont l'imposture fut enfin découverte par la sage conduite du Magistrar & de feu Mr. de Mey, Ministre de cette ville, à qui le public est redevable d'un Volume in folio d'œuvres Morales & Théologiques. s. Il refute b M. Moëbius Professeur de Leipsic, qui dans la troisième Edition de son Traité de l'Origine & du Progrès des Oracles, avoit entrepis de détruire diverses Hypotheses de Mr. van Dale. Il prétend que cet Auteur se contredit luimême, en ce qu'après avoir élevé fort haut la connoissance du Diable, il dit ensuite qu'il ne sait l'avenir que par révélation, ou par conjecture, & qu'il ignore même plulieurs choses passées & présentes; ce qui pareît de ce que tous les Magiciens d'Italie, que : le Pape consulta, si l'on en croit quelnes Docteurs de la Confession d'Augsbourg, e purent deviner l'endroit où Luther s'é. soit retiré, pour éviter la persécution de ses ennemis. On accuse austi M. Moëbius de citer divers Auteurs à contre-sens, comme Tite-Live, Pline & Clement Alexandrin. Mais

# p. 202-220. 6 p. 134-149.

Mais on auroit tott de lui faire la même accusation; à l'égard de S. Augustin. Ce Pere croioit de bonne foi que les Démons des. Paiens faisoient des miracles. Car voici comme il raisonne dans son X. Livre de la cité de Dieu Ch. xvi. Il y a, dit-il, des Anges, qui commandent aux hommes de les adorer; & il y en a d'autres, qui réfusent leurs hommages, & leur ordonnent de ne les rendre qu'à l'Etre suprême. A qui s'en doit on rapporter? N'est-il pas évident, que l'orgueil des premiers les peut juftement faire soupçonner d'imposture, au-lieu que le definieressement des derniers eft un témoignage incontestable de leur sincerité. Quand même les premiers feroient des miracles, & que les autres n'en feroient point, . la raison dicte qu'il faudroit s'en tenir aux derniers. Mais les miracles que Dieu a faits par le Ministere de ses Ambassadeurs sont plus grands, plus certains & plus clairs que ceux des Démons. Je ne parle pas ici des Monstres, des Prodiges, des signes Célestes, des Guerres, des Orages, des Sterilitez, sur lesquelles les Prêtres des faux Dieux leur donnent une puissance imaginaire. "Je "ne parle que des choses, à l'égard desquelles ,, il paroît assez évidemment qu'elles se font ,, par leur puillance. Sed ea dice, qua vi se ,, potestate corum fieri fatis evidenter appa-, ret, par exemple, que les Dieux Penates, ,,qu'Enée apporta de Troie, se se ent » fransportez eux-mêmes deux fois d'Albe وصلة

, à Lavinie : Q l'un Serpent d'Epidaure soit , monté sur le Navire, dans lequel ou trans, portoit la statuë d'Esculape à Rome; , Qu'un grand Vaisseau, où l'on avoit mis , la statue de Cybele n'air pu être remiié par , tous les efforts d'un grand nombre d'hom-, mes & de bœufs , & qu'une femme chafte , lui ais donné le mouvement, en le tirant , avec sa ceinture : Qu'une Vestale accusée », d'impureté le soit justifiée, en remplissant », de l'eau du Tybre, un crible percé, sans , qu'il en versat une goutte. Mais ces mira-"cles, & leurs semblables, ne sont pas à ,, comparer , ni en grandeur, ni en force, a-, vec ceux qui ont été faits parmi le peuple d'accord du raisonnement de S. Augnstin: car plusieurs Philosophes de nôtre siccle sontiennent que cette distinction de grands & de petits miracles est une erreur populaire, & qu'il faut autant de puissance, pour transporter, sans aucun agent naturel, les pe-tites statuës des Dieux tutelaires de Troie, d'Albe à Lavinie, que pour ôter une montagne de sa place; & qu'on peut même concevoir plus facilement le pallage d'un million ou deux d'Israëlites au travers de la mer-Rouge, ou Jesus-Christ marchant sur le Lac de Gennezareth, qu'un Ctible peres, rempli d'eau, qui ne se répand point. Au reste la facilité de ce Pere, à croire des sables Paiennes si ridicules, pourroit bien le faire soupçonner de trop de credulité, sur les N 6

miracles, qu'il rapporte, \* comme faits en faveur des Chrétiens; & il est à craindre que malgré les belles raisons de l'Auteur de l'Ars de Penser \* les Protestans ne continuent à dire que cet Evêque n'étoit pas aussi incredule, qu'il le faut être, pour ne pas se laisser tromper.

A l'autorité de Minutius Felix, de Tertullien, de S. Augustin, & de plusieurs Théologiens modernes, M. van Dale oppose celle de Caton & de Ciceron, qui connoissoit un peu mieux qu'eux, à ce qu'il prétend, de quoi la superstition & la supercherie des

Prêtres sont capables.

6. Il ne faut pas oublier que l'Auteur ,pour . rendre plus sensible l'imposture des Prêtres de l'Oracle de Delphes & de celui de Trephonius, a fait ajoûter cinq Tailles douces, . où l'on représente la reception, qu'on faisoit aux consultans, les purifications par où: on les faisoit passer, le soin qu'on prenoit de leur troubler le cerveau, de ses remplir de terreur & de superstition, de peur qu'ils ne s'avisassent de pénétrer les mysteres: La maniere dont la Pythie rendoit les Oracles,. ceux qui les écrivoient, ou les mettoient en . vers: Les stratagemes dont on se servoit,. pour faire accroire à ceux qu'on avoit dévalé, la tête en bas, dans l'antre de Trophonius, que ce Prophete - Dieu leur avoit par-16. Il seroit à souhaiter que Mr. van Dale oût pris autant de soin, de soulager la me-

Z. De Civit. LXXII.c.8. \* Part. 1v. c.14.

moire de ses Lecteurs, qu'il s'est appliqué les convainere, & qu'il est partagé ses Difertations en autant d'articles & de chapitres, qu'il traite de matières disserentes, avec des argumens au dessus de chacune, ou du moins à la marge: Mais on pourra suppléer en quelque manière à ce défaut, par la Lecture des dix causes », ausquelles l'Auteur attribué le trop decrédulité; que la plûpart des Chrétiens ont eu jusqu'ici pour les Oracles des faux Dieux, & qui contiennent toute la matière, que l'Auteur traite dans cet « Ouvrage.

#### # p. 8. 9.

4. UNIVERSA ASTROSOPHIA NA-TURALIS, Variis buc usque nunquam editis experimentis comprobatas; és ab avgumentis quam pluvimis à falsitate in contravium deductis, rationibus ac auctoritatibus vindicata. In tres divisa Libros Maiestati Respublica Veneta, ab Auctore ANT. FRANC. de BONAT-TIS, JUD. Patavino, dicata. 4. Patavii 1687. cum superiorum permissu. pag. 418.

N auroit de la peine à croire que l'Aftrologie Judiciaire trouvât encore des défenseurs dans nôtre sieele, si l'on ne savoit que les Païs d'Inquisition ne sont pas si susceptibles des nouvoautés:

Veautez de la Philosophie; qui ont décredité la science des Horoscopes, que les pars du Nord, où les Protestans sont en grand nombre. Elle commence néanmoins à être fort décriée en Italie, & c'est pour la préserver du mépris géneral, où elle va tomber, que M. de Bonattis donne au public son Afro-sphie Universelle & Naturelle, où il rapporte tant d'experiences nouvelles de maladies, de morts, d'évenemens sinistres & heureux, arrivez en conséquence de la confonction des planetes, & par la direction & l'influence des Astres, qu'il espere de personne de la confondation des Astres, qu'il espere de personne de la confondation des Astres, qu'il espere de personne de la confondation des Astres, qu'il espere de personne de la confondation des Astres, qu'il espere de personne de la confondation des Astres, qu'il espere de personne de la confondation des planetes de la confondation des planetes des Astres de la confondation des planetes de la confondation d

suader les plus incredules. Il divise son Ouvrage en trois Livres,& commence le premier, qui contient XVII. Chapitres, en montrant, contre ceux qui méprisent l'Astrologie, & qui soutiennent que les Astres n'agissent point par leurs in-fluences, sur les choses d'ici-bas a, que cette science est tres ancienne, aiant été inventée par les Caldéens; & que de grands hommes de l'Antiquité en ont fait une étude particuliere. Il répond b à ceux qui osent nier que le Soleil soit la cause prochaine du froid & du chaud, des plaies & des sécheresses, des bonnes & des mauvaises recoltes; & à ceux qui veulent qu'il en soit la cause totale, & que les Planettes n'y aient point de pait. Il tâche de prouver, contre ces derniers, qu'encore que le Soleil soit l'agent principal, il ne s'ensuit pas que les

Pla-

Planetes n'y contribuent rien; parce qu'elles ont leurs é ez & leurs hivers aussi bié que le Solcil, c'est à dire qu'il y a de cert aines Saisons; où leurs raions font plus ou moins d'esset sur nôtre Meridien, & que tout étant plein, leur mouvement & leurs insluences doivent saire plus ou moins d'impression sur nôtre hemisphere, à proportion de leur degré de force.

Dans le second Chapitre \*, Mr. de Bonattis rapporte trois sentimens sur les influences des Aftres. Le premier est celui des
Astrologues Stoiciens, qui leur attribuoient
une force invincible, & des esfets necessaires & inévitables: mais il montre que les
plus sages Astrologues, comme Prolomée,
ont cru que celui qui connoîtroit l'ascendant
de son étoile, pourroit en rompre l'effet par

sa prévoiance.

L'Auteur réfute aussi la seconde opinion, qui nie toute sorte d'influences, & qui veut que Dieu gouverne tout par soi-même, en disant qu'il est vrai que D'eu est le Directeur du monde: mais que cet Etre suprême ne laisse pas d'avoir établi des Loix, qu'il ne change pas facilement, & par lesquelles les Esprits agissent sur de certains corps, & les corps les une sur les autres. Dailleurs n'y aiaat point de vuide & tous les corpsétant contigus, il s'ensuit, que le monvement du plus haut doit faire impression sur le plus bas.

M. de Bonattis embrasse le troisième sentiment, qui tient le milieu, & qui lui semble le plus raisonnable. Il admet donc des influences célestes, & croit même qu'elles causent de certaines inclinations, mais qu'elles ne forcent personne; Qu'on en peut connoître quelques effets généraux, mais qu'on ne sauroit entrer dans le détail, ni en faire application à des choses particulieres & de peu de conséquence; parce qu'il n'y a que les Prophetes, qui puissent prédire les faits singuliers: Qu'un sage Astrologue ne doit parler que des inclinations générales, que les influences célestes donnent à chaque particulier, lors qu'il s'en est assuré par une longue étude, & par de penibles ob-servations; qu'il doit les fomenter, si elles font bonnes, ou les étouffer , fi elles font mauvaises; & qu'il n'a qu'à prendre garde à soi-même, & au danger auquel il est expole, pour reconnoître bientot que les Aftres. n'ont pas une puissance absolue sur le sort : des hommes.

On réfute dans a le troissème Chapitre vint-cinq argumens, dont les ennemis de l'Astrologie Judiciaire se servent pour la cobattre. Il n'est pas possible de les rapporter tous, sans s'engager dans une longueur excessive, on se contentera donc d'en mettre un ou deux ici des plus forts, avec les réponses que l'Auteur y fait: Le 3. est, que s'il y a des insluences, il n'y a point de Libre-arbi-

tre. On se tire assez bien de cette objection, en disant qu'encore que les inclinations & les passions de l'ame soient causées en partie, par l'impression que sont les corps célestes sur ceux qui nous environnent, il ne s'ensuit pas qu'ils déterminent invinciblement la volonté, non plus que les autres objets extérieurs.

La 5. Objection est eonçue en ces terames. Comment un Astrologue pourroit-il connoître l'avenir? & les Etoiles étant aussi petites & aussi éloignées de nous qu'elles le sont, comment pourroient-elles faire de l'impression sur nos corps? On répond à cela en disat que tout est plein, & qu'on ne doit pas nier l'instruence des Astres, parce qu'on ne voit pas les corpuscules, qui en émanent, puis qu'autrement il faudroit nier l'existence & l'étendue des exhalassons, des odeurs & de tous les corps insensibles. On ajoûte que les astres, qui paroissent si petits, à cause de leur éloignement, sont des corps d'une grandeur immense, extrémement agitez, & d'où par conséquent il s'exhale une infinité de corpuscules.

Un Cartessen presseroit cet Argument contre l'Astrologie, d'une maniere bien plus sorte; qu'il n'est exprimé ici. Il pourroit dire que ce grand Univers est composé d'une infinité de tourbillons, qui ont chacum un Soleil pour centre: Qu'entre ces tourbillons & vers leurs extremitez, il y a de

grands

grands espaces pleins d'une matiere peu agitée, par la distance où elle est de son Soleil:
Que puis que le mouvement se rallenuit
& se perd-même entierement par le grand
nombre de corps ausquels il se comunique,
il n'y a pas d'apparence que le Soleil ou les
Planetes d'un autre tourbillon puissent faire
beaucoup d'impression sur le nôtre, dont elles sont séparées par une étendue si vaste:
Qu'à l'égard de nos Planetes étant des corps
opaques, qui n'ont qu'une lumiere empruntée & des raions réflechis, non plus que l'a
terre, leurs influences ne peuvent pas aller
bien loin: Qu'ensin supposé même qu'elles
eussent quelque sorce, elle seroit absoibée
par celle du Soleil.

L'Auteur a distingue dans le Chapitre suivant, entre les influences générales & les particulieres, & dit que les générales regardent les Etats, & ceux qui les gouvernent, comme les Rois, les Magistrats, les Généraux d'Armée, dont le sort de plusieurs personnes dépend. C'est pourquoi Mr. de Bonattis conseille de ne pas s'en fier entiéremet à un Astrologue, qui fait l'horoscope de la naissance d'un particulier, s'il ne sait les constitutions générales & les révolutions, qui doivent arriver dans l'Etat, dont le particulier est membre. On prétend de résoudre par là une forte objection, contre la certitude de l'Astrologie. On demande d'où vient que tant de personnes nées en divers temps

80

& Historique de l'Année 1687. 307 & en differens païs, meurent en un seul & même combat? s'il est possible que leur étoile soit la même & que les Astres se soient trouvez dans une conjonction semblable au moment de leur naissance : A cela on répond que les Soldats étant membres de l'Etat, & plus particulierement de leur Capitaine, leur fortune dépend de la constellation heureuse, ou malheureuse de ceux qui les gouvernent; 2. Que ceux qui échappent des malheurs communs d'un Etat, sont préservez par une influence particuliere, qui a plus de force que la générale, mais qu'ils ne laissent pas de l'entir les fraieurs de la mort, à la vue du péril où ils sont exposez. 3. Qu'il y a une infinité de naissances infortunées, & que ceux qui sont enveloppez dans les malheurs de leur maître, peuvent, outre cet ascendant général, être menez à leur perte par une influence particuliere.

Dans le Chapitre cinquiéme, l'Auteur traite de ce qu'on doit admettre ou rejetter dans l'Astrologie, & fait voir la nécessité de cette distinction, à cause des abus qui s'y sont glissez, & qui l'ont rendue méprisable. 1. Des avares & des trompeurs s'en sont servis, pour tirer de l'argent du peuple, & ont fait imprudemment des prédictions particulieres, qui se sont trouvées fausses. 2. Les premiers Astrologues, ont écrit d'un style obscur & embarassé, soit pour s'attiter l'admiration du vulgaire, soit pour cacher à la

postenté une science qui leur avoit tant cou-té de veilles & d'observations. 3. On n'a pas les Livres des Caldéens, qui avoient porté l'Astrologie à un si haur point, & d'où elle est venuë julqu'à nous par les ouvrages des Arabes, qu'on a ensuite traduits en Grec & en Latin; ces différentes versions doivent avoir beaucoup alteré des Livres qui n'étoiét pas fort clairs. 4. Il y a plus, les guerres, les faccagemens de villes, l'incendie de plusieurs Bibliotheques, l'ignorance des siecles passez ont rendu ces Ouvrages si rares, par la difficulté qu'il y avoit à trouver des gens capables de les transcrire, qu'ils se sont perdus entierement, & qu'il n'en est resté que des lambeaux. s. Les Arabes, grands menteurs & grands flateurs, ont fait mille fictions qu'ils ont fourrées dans l'Astrologie, comme les horoscopes Lunaires & ceux des autres planetes. 6. Ils ont fondé, sur le fort ou sur des raisons allegoriques, une science, qui ne doit être apuyée que sur des causes naturelles. Tel est ce qu'ils disent de l'ascendat des Planetes sur certaines heures. & les raisons qu'ils rendent des effets du Soleil dans les diverses maisons du Zodiaque: Il produit; disent-ils, la chaleur & la fécondité dans le Lion, parceque cet animal est chaud & humide; la secheresse dans la Vierge, parce que les vierges sont steriles, 7. On a ajoûté foi trop legerement à des traditions particulieres sur la nature des Planetes & des étoiles fixes, 8. On s'est imaimaginé que les Etoiles étoient comme les Dieux tutelaires des hommes, & qu'elles en avoient chacune un certain nombre à gouverner: au-lieu que les influences célestes ne font impression que sur les grandes masses, & que si leur operation s'étend jusqu'aux individus, qui participent quelque chose de ces masses, ce n'est qu'obliquement, & parce qu'ils n'ont pas la force de surmonter cet ascendant. Il en est à peu près de même qua de la constitution pettiferée de l'air, qui infecte les personnes soibles, & ne fait point d'impression sur les temperamens sains & robustes.

L'Auteur réleve plusieurs autres erreurs particulieres des Astrologues dans la suite de ce Livre, où il traite Ch. 7, des Directiós, c. 8. de la maniere de rectisier la nativité, c'est à dire de trouver l'héure & le moment précis de la naissance de quelcun, qui est ordinairement fort incertain, à cause de l'inégalité des horologes. 9. De la force des révolutions, 10. Des declinaisons. 11. Des paralleles du monde. 12. De l'activité de la Lumiere dans les Planetes. 13. Des maisons célestes. 14. Des causes des jours critiques. 15. Des insuences du Soleil & de la Lune, 16. Des momens critiques. 17. De la nature des Planetes & de leur ascendant.

Le II. & III. Livres sont tout pratiques, & l'Auteur y rapporte l'horoscope qu'il a fait de plusieurs personnes, en prenant les siguses de leur nativité. Il assure que l'évene-

ment a fait voir qu'il ne s'étoit point trompe, & nomme ces personnes, par leur nom & surnom. Le 3, ch. du II. L. contient 40. exemples de gens qui sont morts dans leur ensance. Le 4.00mprend 17. horoscopes de ceux qui ont vêcu quelque temps, & ont fini leur vie par une mort naturelle. Le 5. eft composé de 14. horoscopes de personnes, qui sont peries par le fer ou par le feu. Le 6. de 6. personnes, qui se sont noites, on qui sont tombées en des précipices. Dans le 2. ch. du III. L. on trouve l'horoscope de 18. personnes, qui ont couru de grandes risques, mais qui en sont échapez, & qui sont encore en vie. Dans le 3. & dernier ch. 11. exemples de jumeaux, nez en diverses manieres.

F. Elim Moleri Orus novem Astronomicum ex que Dedrina de supputandis multis annis Deliquiu, insta Tabulas Prutenicas perspicue demonstratur & Typis explicatur. Cum appendice de Planetarum Eccentris corumque deferentibus, Apogeis, Perigeis Æquantibus ac Epicyclis, quorum nos admoneant, quaque deceant 4. Lugduni.1687.pagg.199.

N a rimprimé cette année à Lion la Dissertation sur le Calcul Afronomique du celebre Moler, Théologien & Aftronome de Berne. Comme ce Livre 26tég dané au public par l'auteur des l'année 66 Historique de l'Année 1687. 311 1606. on dira seulement ici, en faveur de ceux qui ne l'ont pas vû, qu'il contient la description de trois Eclipses de l'année 1605 de La premiere est une Eclipse de Lune, arrivée la nuit du 23 de Mars à 12 heures 7 minutes 15. secondes, sur le Mesidien de Lausanne. L'autre est une Eslipse de Soleil, qui commença sur le même Meridien, le 2. d'Octobre 2 10. heures 53. m. 36. sec 2 vant Midi.

La derniere est une Eclipse de Lune, qui fut observée le 27. de Septembre à 3 heures 1 min. 39. sec. après minuit. Outre une description exacte du commencement, du progrès & de la diminution de ces Eclipses que l'Auteur a observées, & fait représenter en diverses figures, aussi bien que la situation des Astres dans le temps de l'observation, on y trouvera plasseurs raisonnemens sur leurs estes. A la fin de cette Dissertation, on cn a ajouté une autre du même Auteur, qui n'est pas moias curieuse, & qui porte pour titre.

a p.1.ad 40. b p. 40. ad 91. 0 p. 92.ad fine

6 DE SYDERE NOVO, Sendenova stella, qua ab 8. die Octobris 1604. inter Astra Sagitsarii videri capit; ae annua revolutiones 1605. periedo proxima entincta evanuit, Evarratio Apodeicia. Ag P252. 242

E sujet de cette Dissertation est une Nouvelle Etoile, qui commença à être observée par M. Moler, le soir du 18. d'Octobre 1604, dans le 18. degré du sagittaire. Elle ne lui parut d'abord que comme une étoile de la troisséme grandeur, mais son éclat s'acerut si fort tous les jours, qu'il surpassa bientôt celui de la Canicule & de la Planete de Venus; de sorte qu'en moins d'un mois les étoiles de la premiere grandeur ne parurent auprès d'elle, que comme celle de la seconde. Elle fur d'abord d'un rouge enfonce, qui s'éclaireit peu à peu & devint d'un vif éclatant & d'une blancheur surprenante. Elle ne dura qu'un an, & on la vit dans son déclin tirer sur le verd, prendre ensuite une couleur plombée, & disparoître enfin tout à fait. Elle fut toujours fixe : ce qui fait croire à l'Auteur qu'elle étoit dans le firmament mêmes ne formant point de parallaxe, & étant au dessus de toutes les Planetes. Il raisonne de même à l'égard de cette étoile, qu'on apperçur dans la constellation de la Cassopée, en 1572, & qui dispatut en 1574.

#### XIII,

JACOBI USSERII Archiepiscopi Armachani Opuscula duo, nune primium Latini edita: querum alterum est DE Ediscodo Bum ETMETROPO-

ES Historique de l'Année 1687. 313
LITANORUM ORIGINE; Alterum DE ASIA PROCONSULARI. Accessit Veteris ECCLESIA GUBERNATIO PATRIARCHALIS ab E.B. descripta. Interprete R.
R.E.B.P. pratered accedit appendix DE
ANTIQUA ECCLESIA BRITANNICA LIBERTATE ET
PRIVILEGIIS 8. Londini. 1687.
Pagg. 156.

₹ Et Ouvrage est composé de cinq dissertations. Les deux premieres sont du celebre Usserius, & ont été publiées en Anglois, pendant sa vie, comme on l'a pu voir dans le II. volume de cette Bibliotheque, & comme on le voit affez par le titre de ce recueil. Latroisiéme est d'Edonard Brarevvood à qui le public est redevable d'un Livre Anglois, intitulé, Recherches sur la diversité des Langues & des Religions, dans toutes les principales parties du monde, qui a été traduit en François & en Latin. La quarieme est d'un Docteur & Professeur en Théologie, que le public ne connoît que par les deux premieres Lettres de, son nome J. B. La cinquieme est la troisieme section de Catholiquo-Romanus pacificus de Ican Barnes Benedictin Anglois. Ce Livre n'étant encore qu'en manuscrit fit un peu trop de bruit pour le repos de l'Auteur, qui étant alle à Paris, y fut pris, mené en Flandres, pieds & points liez, transféré de là à Rome, Tom. VII.

& mis à l'Inquisition, où après l'avoir tens quelque temps dans la mailon des fous, on publia qu'il étoit mort thrénéitique.

publia qu'il étoit mort phrénétique.

1. Dans la I. Dissertation, a qui traite de l'origine des Evêques & des Mertopolitains, Chlerius cache de prouver que l'infliction de l'Episcopat a été faite sur le modele du gouvernement de l'Egisse Judaique, que les Aporres our imité. Tout le monde tombe d'accord que les Sacrificateurs étoient au deslus des Levites, & l'on ne sauroit non plusnier qu'il n'y etit divers degrez & des dignitez differentes entre ces deux Ordis. les Gersonires , les Cohatites & les Merarites, qui avolent chacune son chef. Nomb. III: 24. 30, 15: & longremps aprés, lors que la posterité d'Aaron, à qui le Sacerdoce appartenoit, fut multipliée, David la divisa en 24. ciasses, qui devolent servir chacune en son rang, & qui avoient toutes leurs chefs particuliers, qui sont appellez dans l'Evangile Marine Princes des Prêtres, pour les distinguer du Pontife. Les Septante Interpretes & S. Jerôme appellent deux de ces chefs, l'un des Prêtres L'iautre des Levites, Episcopi , Evequet, Nchem. XI | 14. 22.

Pour montret qu'un ordre semblable a en lleu entre les Ministres de l'Eglise Chrètienne, des son premier établissement, Usferius alleque l'insersprion des Lettres que Jests-Christ sit écrire aux sept Anges des sept Eglises de l'Asse Mineure. Il remarque

#P. L

I. Que ces sept, Anges, sont représentez par sept Étoiles : ce qui est sans doute une embleme de leur dignité. 2. Qu'on ne saurois prouver que le nom d'Ange signifie le College des Pasteurs, & qu'il y a plus d'apparence qu'il désigne une personne singuliere, qui étoit, selon Beze, à mossis le président de ce College. 3. Que Leon Evêque de Ma-gnesse assuroir les Peres du Concile de Cal-cedoine, que depuis Timothée jusqu'alors, il y avoit eu 27. Evêques à Ephefe. 4. Que Juftin Martyr appelle Timothee, acurus Ansifes prélident de l'Eglife, & que la souscription de la Seconde Epitre, que S. Paul lui adresse, lui donne le nom d'Eveque, aussi bien que deux anciens Auteurs, qui ont écrit l'hi-stoire de son Martire; dont l'extrait de l'un, qui est anonyme, nous a été conservé par Photius dans la Bibliotheque, n.245:& l'autre est inseré tout entier dans les vies des Saints imprimées à Louvain en 1489. Ce dernier Ouvrage est de Polycrate, Evêque d'Ephele, qui vivoit 34. ans après que S. Jean eur écrit ces Lettres, comme il paroit par d'autres Let. tres de ce Polycrate à Victor Evêque de Ro. me, où il fair mention de sept Eveques fes parens, & dit qu'il étoit le hultiéme.

Jrenée assure que l'Apocalypse a été écrite dans l'île de Patmos, sur la fin de l'Empire de Domirien, ou vers la 14, année de son regne, Douze ans aprés, savoir le 10, de celus de Trajan, S. Ignace, pendant qu'on le menoit à Rome pour y souffeir le mar

tyre, écrivit une Lettre à l'Eglise d'Ephese, où il parle d'Onesime, qui en étoit Eveque, recommande au Presbitere de vivre en bonme intelligence avec lui, & au peuple de lui obeïr. Il fait la même chose dans une Lettre qu'il écrivit à l'Eglise de Smyrne, dont Polycarpe Disciple de S. Jean étoit Evê-

A tout cela Usserius ajoûte qu'Irenée, & Tertullien, dans le second siecle, combattoient les Héretiques par cette raison, qu'ils étoient de beaucoup posterieurs aux Evêques que les apôtres avoient établis dans les Eglises, comme à Policarpe que S. Jean apoit mis dans celle d'Ephese, & à Clement ou à Linus installez par S. Pierre dans celle

de Rome:

Pour venir à l'origine des Metropolitains, Usserius remarque que S. Paul aiant prêche avec beaucoup de succès dans l'Asse Mineu-me, appellée aussi Lydie ou Asse Proconsulaire, a il est indubitable qu'il y avoit plus de sept Eglises dans cette Province; aussi S. I. gnace écrit-il une Lettre à l'Eglise de Tralles, une des villes de la Lydie. Pline témoigne que de son temps il y avoit des Présets Romains à Laodicée, à Sardes, à Smyrne, à Ephese & à Pergame, qui avoient chacun leur ressort à part, & dont la jurisdiction s'étendoit sur les villes & les bourgades voifines du lieu de sa demeure Ptolomée met Thyatire dans le rang des Metropoles, & les

& Historique de l'Année 1687. 317 & les Actes d'un Concile de Constantinople, tenu fous Mennas, y mettent aushi Philadelphie: ce qui semble prouver que ces sept Eglises d'Asse étoient les Metropolitaines des autres de la même province, comme Tralles, Magnesie, Hierapolu. Ajoûtez à cela qu'il y avoit indubitablement des Metropolitains du temps des disputes, touchant la célebration de la Pâque, puis qu'Irenée assembla les Ecclesiastiques des Dioceses des Gaules sur lesquels y présidoit a Denis Evêque de Corinthe, bécrivant avat ce tems-là aux Eglises de Crete, adresse sa lettre à l'Eglisede Gorzyne sans nomer les autres; d'où Busebe infere que Philippe, qui en étoit Evêque, & toit Metropolitain de Crete, & successeur de Tite que S. Paul établit premier Evêque de

cette Ile, avec pouvoir d'en cosacter d'autres.

II. Usserius tâche de donner un plus grand jour à cette hypothese, dans le Traité suivant, e qui est une Dissertation Geografique Historique de l'Asse Lydienne ou Proconsulaire, & des sept Egliss Métropolitaines, qui y étoient. L'Auteur la publia en Anglois en 1643, comme on l'a pû remarquer, dans le II. Tom de cette Bibliotheque p. 234. où l'on en a donné l'extrait que M. Parr en avoit inseré dans la vie de cet Evêque. C'est pourquoi on ne fera ici qu'y ajoûter quelques circonstances. La Lydie faisoit partie

ล ที่ป ที วุลเพเลง หนอยูเนเล็ง ล่ะ ค่องเล็ง เหเอนอสาค. Euseb. s. V. C. 23. c.23. c 31.

de l'Afie mineure ou de la Natolie, & étoit tombée sous la puissance des Romains avec les autres terres des Rois de Pergame. Du temps de Pline, les Romains avoient cinq Préfects dans cette Province, comme on l'a déja dit, & alors il y avoit plusieurs. Métropolitains. Mais Constantin aiant ordonné qu'il n'y en auroit plus qu'un dans chaque Province, qui auroit son siege dans la capitale, Ephele l'emporta fur les fix autres, & fur la seule Métropole. Sous Valens, la Lydie aiant été separée de l'Asie Proconsulaire, Sardes fut érigée en Métropole, & eut les Brêques de Philadelphie, & de Thyatire pour fuffragans; Smyrne & Pergame demeurant sous le Métropolitain d'Ephese. Pour Laodicée, elle deviat Métropole de la Phrygie Pacatienne. Insensiblement l'ambition des Evêques & l'avarice des Princes firent qu'on enfraignit l'ordonnance de Constantin , & qu'on crés plusieurs Métropolitains dans une même Province. L'Evêque de Smyrne se rendit premierement inde endant a, devint ensuite Métropolirain, & étendit sa jurisdiction sur sept suffragans. Celui de Pergame suivit son exemple, refusant d'obéir à l'Archevêque d'Ephele, & le failant créer Métropolitain. L'Evê pie de Ph ladelphie obtint la même dignité de l'Empsreur Adronique Palealogue, & fut Métropolia tain de la Lydie Ainsi il n'y eut que l'Eveque de Thyatire, qui demeura suffragint, & ne

Put recouver la dignité d'Archevêque, qu'il avoit eue du temps de S. Jean, si l'on en crois l'Auteur.

III. Le III. Traité , a touchant le Gonvern wement Patriarchal de l'Ancienne Elife, contiet les Réponses de M. Brerevwood à quatre questiós qu'on lui avoir proposées. La i.est & que temps du Cocile de Niche, sous les Evechez du Mande émient foumie aux trois Patriarches , celui de Rome ; celui d'Alexandrie , & colui d'Antioche, dont il est paylé dans le sixiéme canon de ce Synode? On répond que non, & pour faire voir la solidité de certe réponse, on détermine les confins de la juritdiction de chaque Patrierche, & on indique ceux de qui dépendoient les villes, qui n'éroient pas de lour reffort, Celui d'Alexandrie préadoit fur l'Egypte, la libye proprement dite, & la Pentapole. La derniere ville de son reflore étoit Rinocerure à l'Orient, non loin d'Anthedon & de Gaza & à l'Occidet Berenice. versla grande Syrier ou plutôr! Autel des Philenes. Il avoit fix Provinces & autant de Morrepolitains sous toi, vers le fiecle du Concile de Nicée

Le Patriatche d'Antioche avoit l'inspection de toutes les Provinces, que les Romains appelloient l'Orient et st. à dite de tout ce qu'ils possedient depuis l'oxtremité de la Mor Méditeuranée; tirant vers le Levant avoit la Cilice & l'Maurie, qui faitment en contra avoit a character de la patrio 0 4 tout

Ansen Alens Chiappen to High Longlos . &

tout quinze provinces. Celui de Rome 2voit sous soi ce que les anciens Jurisconsultes appellent les Provinces Suburbicaires ou du Diocese de l'Italie, qui étoient au nombre de dix, savoir trois îles, & sept contrées dans le continent, qui s'étendant à l'Orient, depuis le seuve Macra, aux confins de l'Hetrurie, ou de la Tolcane, vers la mer Thyrrhene, & le fleuve Afins a qui se décharge dans le Golfe Adriatique, occupoient toute la partie étroite de l'Italie. On prouve que la jurisdiction du Parriarche do Rome ne s'étendoit pas plus loin : 1. Par un passage de Russin qui dit b que le Concile de Nicée ordonna qu'on garderoit l'ancien-ne coûtume à Alexandrie & à Rome, que le Patriarche de la prémiere présideroit sur l'Egypte, & celui de la seconde sur les Eglises Suburbicaires: 2. Parce que la jurisdiction du Prefet de Rome n'étoit pas plus étendue,& que les bornes du Gouverneur ou Vicaire Politique étoient dans tout l'Empire celles de l'Ecclesiastique.

Si l'on demande à l'Auteur de qui dépendoient les autres Provinces Romaines, il remarque que l'Empire étoit divisé en treize Dioceses ou *Présedures*, ou même quatorze, si l'on y comprend la Présecture de Rome ou des Provinces Suburbicaires. Ces 14. Dioceses contenoient 120. Provinces, & chaque Province plusieurs villes, qui étoient subordonnées les

Aniourabui Chi ascio. b Hist. Beclas 1.1.6. 6

unes aux autres dans cet ordre. Chaque ville avoit son Magistrat particulier, qui s'appelloit Defensor Civitatis a qui décidoit des affaires, qui se passoient dans la ville & les villages. Chaque province avoit un Proconful ou Président, qui demeuroit dans la capitale; & chaque Diocese, un Vicaire de l'Empire, qui tenoit son siege dans la ville la plus considérable de toutes ces Provinces, d'où il avoit l'œuil sur tout ce qui s'y passoit, pu-blioit les Edits Imperiaux, & donnoit des sentences définitives. L'ordre Ecclesiastique étoit entierement le même. Dans chaque ville il y avoit un Evêque, qui répondoit au Defensor Civitatis, & dont la ville avec les villages de son ressort s'appelloit mugginla Evêché & non pas Paroiffe, comme on l'explique ordinairement. Au proconsul 16pondoit l'Archevêque, qui s'appelloit aussi Metropolitain, parce qu'il demeuroit dans la Metropole, ou la capitale de la Province. Enfin dans chaque Diocese, il y avoit un Vicaire Ecclesiastique, qui s'appelloit Primat. & jugeoit en dernier ressort de tous les dif. ferens, qui s'élevoient entre les membres du Clergé, dont il y avoit appel à lui. Quoi qu'à proprement parler, les Patriarches ne fussent que des Primats, & que chaque Primat eut autant d'autorité dans son Diocese, que les Patriarches en avoient dans le leur: la dignité de Patriarche étoit néanmoins un peu plus considérable que celle de Primat,

puis que dans les Conciles, ceux là avoient

le pas avant ceux ci.

Les questions suivantes sont faciles à résoudre, après la décisson de la premiere. La 2. cft A quel Patriarche l'Evêque de Carthage étoit sommis , si c'est à celui d'Alexandrie, ou à celui de Rome? On :épond que cet Evêque ne dépendoit, ni de l'un, ni de l'autie, & qu'il étoit lui-même Primat de Diocese d'Afrique, l'un des : 4. de l'Empire, aiant fix Provinces sous sa jurisdiction, qui s'étendoit depuis la Mauritanie Tingitane à l'Occident jusqu'au de là de la grande Syite tirant vers l'Egypte. Comme les Africains appe loient tous les Metropolitains Primats, nôtre Auteur donne à celui de Carthage le nom de Souverain Primat, pour le diffinguer des autres, qui reconnoissoient son autorité.

On objecte que le Concile de Nicée attribué la Libye au Patriarche d'Alexandrie; mais ce n'est pas la Libye dont il s'agit, qui n'est autre que l'Afrique même : on appelloit aussi de ce nom le païs qui est compis entre la Cyrenaïque & l'Egypre, & c'est là la Libye, qui oberssoit à ce Patriarche. Les decrets du Concile de Mileve & des autres Synodes d'Afrique confirment cette primauté de l'Evêque de Carthage : car on entendoit par l'Afrique, tout ce que les Romains y possedoient, excepté la Mauritanie Tingit une & l'Egypre, & selon les Loix du Code, il y avoit appel de l'Evêque au Metropoli-

& Historique de l'Année 1687. tropolitain, & du Metropolitain au Pat ar-

che du Diocese. Il falloit donc qu'i y eut un Patriarche ou souverain Primar en Afrique, & c'étoit indubitablement l'Eveque de Carthage, puisque ce fut lui que ustinien rétablit, dans cette dignité, après q e Beli-

Saire eut chasse les Vandales de l'Afriqu . L'Auteur aignt répondu à quelques paffages de S. Augustin, que les Catholiques Romains elleguent pour établir les appe lat ons d'Outre mer, on d'Afriq e en Itali , vient à la 3, question, où l'on demande A quel Patriarchela Bretagne étoit foumise? On tepond qu'elle ne reconnoilloit auc in Pariiarche etranger, mais qu'étant un des lept Dioceles de l'Empire d'Occident, elle avot son Primar particulier. Du temps de Constantin, cette lle étoit divile en trois Provinces, la Brétagne, dont la Métropole étoit Londres; la l'conde Bretagne, dont le Metropolitain le tenoit à Ifes, au-i jou dhui Exceter; & & la grande Cé-farienne, qui avoit son Métropolitain à Tok, où demeuroit le Vicaire de l'Empire, - dont par consequent le Metropolitain étoit 2. Primat de toute l'Ile. Il conserva cette Prérogative jusqu'à Henri I. fous le Regne duquel Canto eri aunt été é gé en Ar-

ידה שנים ניקח ב פעל פלדע. ché de Monmouth. 8373 Lu

126531

cheveche, fon Prelat obtint inlenfiblement le pas au dellus de celui d'Yo ko o porpon

On demande en 4. lieu, sous quel Patra arche étoit la ville de Locride, appellée anciennement Lychnidos, puis Iustiniana Prima, parce que l'Empereur Justinien y naquit, & située près du Lac de même nom, dans la contrée des Dassaretes en Macedoine. On répond qu'après que Justinien y eut établi un Préset du Prétoire & un Primat, elle ne dépendit plus d'aucun Patriarche, & qu'elle devint la Metropole d'un nouveau Diocese, qui comprenoit es deux Dacies au deçà du Danube; la sconde Mysie, la Dardanie & la Prévalitaine, avec une partie de la Seconde Macedoine & de la Seconde Macedoine & de la Seconde Pannonie.

IV. Le IV Traité, a intitulé de l'Aneienne liberté de l'Eglise Britannique contient les preuves de quatre Theses, dont la premiere est que les droits des Patriarchats ont été introduits par la coûtume, confirme? par les Conciles, & qu'ils ent passe en force de Loi par les Edits des Empereurs. Il paroit par les decrets des Conciles, qui ont confirmé les Patriarches dans la possession de leurs droits, qu'ils n'ont prétendu autre chose que de donner par ces decrets plus d'autorité aux anciennes coûtumes, b & de conserver les Privileges, que leurs prédecesseurs avoient accordez aux Eglises: ce que le Concile de Calcedoine dit, tant à l'égard

a p. 89. b m dysain ign neglietu. Can. 6. Conc. Nic. Vid. & Can. 2. Conc. Confean. in. 1. & Historique de l'Année 1687. 325 l'égard du Pattiarche de Rome, que des autres dans le 28. Canon, dont les Catholiques Romains contestent en vain la verité, puisqu'il se trouve dans tous les exemplaires

Grecs, & dans deux Manuscrits très-anciens, que nôtre Auteur a vûs.

Pour prouver que les Edits des Empereurs ont donné force de Loi à ces Canons. & à ces coûtumes, l'Auteur remonte jusqu'aux droits des Peres de famille, qui dans les commencemens du Monde étoient Rois & Sacrificateurs tout ensemble. Alors même la Rojanté alloit devant le Sacerdoce. comme il paroît, parce qu'elle est toûjours nommée la prémiere dans l'Ecriture. Ces familles venant à se multiplier, & à formet des villes & des communautez, l'autorité économique se changea en politique. Ensuite, lorsque Moïse sépara le Sacerdoce de la Roiauté ou de la charge de Legislateur, il ne donna nulle atteinte à ses prérogatives, puisqu'il demeura Juge Souverain dans le spirituel, aussi bien que dans le temporel. Tous les Rois du Monde ont en cela les mêmes droits que Moile; de là vient que David distribua les Sacrificateurs en diverses Classes, & que Salomon déposale Pontife Abiathar. Jesus-Christ, en donnant à ses Apôtres le pouvoir des Clefs, n'a point dérogé à la puissance des Rois, qui demeurent toujours ses vicaires, les ministres de l'Eglise, & pour ainsi dire les Evêques exterieurs du Gonvernement Ecclescaftique.

# P.95.

Mais

Parlement libre & legitimement assemble. par les trois corps de l'Etar, le Clergé, la Noblesse & le Peuple, qui voulant se remettre dans la jouissance des anciens droits & privileges du Roiaume, qu'Augustin & les Evêgues de Rome leur avoient enlevez, par les armes &la violence des Anglo-Saxons déclarerent qu'à l'avenir toutes les causes se jugeroient dans le Roiaume, & qu'on n'en appelleroit à aucun étranger : Ce qui est un droit inamissible des Patriarches, confirmé par les anciens Canons, & particulierement par le 8. Canon du I. Concile d'Ephese, fait à l'occasion des prétentions du Patriarche d'Antioche sur les Eglises de Cypre . Sur cela le Saint Synode ordonne qu'aucun Evêque sans en excepter celui de Rome, ne s'empare d'une Province , qui n'a point été sous son autorité des le commencement on sous celle de ses prédecesseurs, & que s'il s'en est emparé par violence, il la restitué. On prouve en même temps par 18. exemples, que, malgré les violences de la Cour de Rome, cette loi a été souvent observée par les Rois & les Pailemens d'Angleterre.

Dans la quatriéme These, on soutient que Tant s'en faut que l'Eglise Britannique doive être traitée de Schismatique, parce qu'elle cotinue à demeurer hors de la Iurisdiction du Patriarche de Rome, qu'elle en est aucontraire dautant plus Catholique; siant

Historique de l'Année 1687. 329.

ose la premiere rétablir l'ancienne liberté &
les privileges, que les Péres & les quatre
premiers Consiles Ecumeniques ons donnez,
aux Eglises Catholiques.

Cette These paroîtra incontestable à ceux qui auront bien compris les principes qu'on a établis, dans les preuvodes précedentes: mais pour la mettre dans un plus grand jour, on ajoûte ici. 1. Que l'Evêque de Rome étant la pattie de l'Eglise Anglicane, n'a pas droit de juger de cetti que cette, Eglise a eu de s'exemter de sa jurisdiction; mais que ce droit appartient à un Concile Général legitimement assemblé, qui est au dessus de tous les Patriarches, comme l'Eglise Gallicane le soutient, aussi bien que la Britannique: 2. Qu'au temps de la Réformation sous Edouard 1v. l'Eglise Anglicane n'étoit ni de droit, ni de fait softmile au Patriarche de Rome, puis qu'il y avoit déja plusieurs années qu'elle s'étoit retirée de dessous sa jurisdiction, de l'autorité de Henri VIII. son Souverain & du consentement du Clergé Britannique, qui étoit encore Romain, en beaucoup de points de créan-ce & de pratique: 3. Qu'il y a bien de la difference entre abandonner la communion de l'Eglise Catholique ou Universelle, & ne vouloir pas communier à toutes les cérémonies d'une Eglise particuliere, ou s'abstenir d'un culte extérieur, pratiqué en certains lieux & par de certaines personnes; en protestant modestement qu'on est prêt à communier

munier avec ces gens là saufi-the que l'ob-, stacle qui nous sépare de leur communion se; ralevé: 4. Que l'Eglife Anglicane n'interdie la communion à aucun, de ceux qui eroient les airicles fondamentaux; & que c'est par ce principe qu'elle a souffert que les Catholiques mains communiassent avec elle, pendant dix ans, après la réformation sous le regne d'Elizabet; ce qui a. duré jusqu'à ce que Pie v. le leur défendit par. sa Bule: 5. Que le Pape, aiant rompu le premier la communion, condamné l'Eglise Anglicane, & défendu de former appel de. lui au Concile Géneral, est celui qui est coupable du Schisme, puisqu'il s'élève ainsi au, dessus de l'Eglise Universelle, contre le set-, ment, qu'il faisoit autrefois à son avenement, au Patriarchat, d'observer ponctuellement les quatre Conciles Ecumeniques, aufquels, par conséquent, il se reconnoissoit inferieur, en s'obligeant à obeir à leurs. Canons comme à une Loi immuable. 6. Que l'Eglise Anglicane ne peut être accusée d'héré. lie, puisqu'elle reçoit les Traditions veritablement Apostoliques, & qu'elle a défendu expressement, dans le premier Synode tenu après la Reformation, d'enseigner aucune. doctrine qu'on ne pût la prouver par des pas sages de l'Ecriture, selon l'interprétation des Peres.

V. A tout cela on a ajouté le Chapitre 3. du Catholique Romain Pacifique de Lean. Barnes, où cet Auteur soutient que les cho-

& Historique de l'Année 1687. 321 ses demeurant en l'état où elles sont, on pourroitadmettrele Roiaume de la Grand' Bretagne à la Communion de l'Eglise Romaine, en attendant un Concile Général, q it terminat les disputes, & qu'il seroit necessire de convoquer : 1. Parce que les Po-litiques craignent avec raison de se soumettre à une autorité, qui se croit au dessus des Rois, qui peut faire révolter leurs sujets contre eux & leur ôter en un moment le Roiaume, l'honneur & la vie. s. Parce que les Conciles de Constance & de Bâle déclarent Hérétiques ceux qui soutiennent, que le Pape est au dessus des Conciles Généraux: & qu'ainsi les Papes Modernes, qui défendent cette opinion avec tant d'ardeur, doivent être tenus pour hérétiques. 3. Parce que par le 8. Canon du Concile d'Ephele, les Privileges, qu'on a ôcca aux Eglises, leur doivent être restituez: ce qui fait voir que . l'Eglise Anglicane a eu droit de se remettre en possission des siens. On prouve tout cela par des Canons de plusieurs anciens Conciles, ausquels on ajoute des passages de Gerson, qu'on prétend avoir été du même fentiment.

# ●《泰林森林林林林林林林林

# BIBLIOTH E QVE

# UNIVERSELLE

ET

# HISTORIQ VE

DE L'ANNE'E 1687.

# DECEMBRE.

XIV.

Confucius Sinarum Philosophus, sive Scientia Sinensis Latind exposita, sindio & opera Prosperi Intorceta, Christiani Herdtrich, Francisci Rougemont, Philippi Couplet, Pairum Societatis Jesu. Iustu Ludovici Magni, eximio Missionum Orientalium & Litteraria Reipublica bono, è Bibliotheca Regiá in lucem prodit. Adiesta est Tabula Chronologica Siniga Monarchia ab huius exordio ad hac usque tempora, fol. Patissis 1687. pagg. 549.



E public n'avoit encore vû que le second Livre de Confucius traduit par le P. Intorceta, Jesuite, inseré dans le 4. volume des Recueils de M. Thevenot, imprimez à Paris

en 1682. sous le Titre de Rélations de divers voiages curieux, qui n'ont point été publiez. Mais on trouvera ici les trois premiers Livres de ce Philosophe, & les R. R. P. P. Jesuïres nous promettent aencore le quatrième, au cas que ceux ci soient bien recus en Europe, comme il n'y a pas lieu d'en douter.

Cet ouvrage est divisé en trois parties. La I. est une Dissertation sous le titre de Procemialis Declaratio, où l'on traite 1, de ce qui a donné occasion à l'édition de ce Livre. 2. De la méthode qu'ont observée ceux qui ont prêché les premiers l'Evangile aux Chinois, & des progrès qu'ils ont faits: 3 De la morale & de la Politique de cette Nation : 4. De leurs Livres Sacrez, qu'on appelle ici Libri Classici, & de l'Antiquité de leur Gouvernement & de leur Religion, 5. De leur Philosophie, qui est présentement la veritable Religion de la plupart des Savans. La I I. partie comprend trois Livres de Confucius avec des notes. La III. est une Table Généalogique des Rois de la Chine.

I. On ne sauroit rapporter ici les principales choses que le P. Couplet, qui est l'Auteur de cette Dissertation, dit sur chacun de ces Chefs: mais comme les deux premiers ne regardent que les Jesuites ou les Missionnaires de la Chine en particulier, on s'arrêtera principalement aux derniers, en faisant une histoire abregée de la Religion & des sentimens des Chinois anciens & modernes, & y joignant une courte ana-

lyse de leurs Livres Canoniques.

A suivre le Calcul des Septante, l'Auteur trouve que Fohi, le premier Prince & Legislareur des Chinois, jetta les fondemens de leur Empire, environ 200, ans après le Deluge; & que cette Nation est des descendans de Sem, nom qui signifie en leur langue Vie & Produire, & même vistime, étant écrit par un caractère a différent. Que si l'on veut s'en tenir à la suppuration des Hebreux, on peut regarder Tao, le septiéme Prince des Chinois, selon leurs Annales, comme leur fondateur, pussqu'aussi bien leurs Interpretes conviennent, qu'on a mêlé plusieurs fables dans l'histoire des six premiers Rois, Mais, selon

Les mots Chinois étant tous monofyllabes sont en tres petit nombre, mais la varieté des tons en marque les diverses fignifications. Dans l'Ecriture les termes, qui agnifient plufieurs choses, sont marquez par autaut de differens carallères qu'ils ont de divers sont.

# & Historique de l'Annee 1687. 335

felon ce calcul même, l'Empire des Chinois seroit plus ancien que le Deluge, puis que suivant les annales de cette Nation, Yao a commence à regner l'an 41 du vi. Cycle, a avant sesus Chill 2356. l'an du Monde 1522. la 34 année après la naissance de Sem, & pas

consequent 65. ans avant le Déluge.

Fohi étoit Originaire de la Province de Xen si, d'où il transfera le siege de son Empire a Chin Cheu, petite ville de la Province de Ho nan. Il fut le premier, qui fit, comprendre aux Chinois les avantages de la Societé civile, Il inventa les instrumens de Musique, & établit plusieurs loix; entre autres celle qui défend de le marier à une personne de la même famille, & qui s'observe encore aujourdhui. Il fit aussi des ordon. nances touchant les sacrifices, sur lesquelles il se regloit lui même falsant des offrandes à l'Esprit Souverain, qui gouverne le Ciel & la terre & à des Esprits inferieurs, qu'il crosoit présider aux montagnes, aux fleuves & aux diverses contrées, & nourrillant des animaux destinez à ces saerifices. Les Chinois attribuent encore à ce Prince l'invention de fix Lettres, du Dragon, que les Rois portent dans leurs armes, & le croient l'Autour d'un Livre, ou plutôt d'une Table, appellee, Te-kim, qui marque les changemens & les diverles combinailons des

a Le Cycle des Obineis est un zeriede da Co, années,

choses célestes & sublunaires, & qu'on trouvera expliquée en partie dans « cette Dissertation.

Après un regue de 115. années: Fobs mourur, & eut pour successeur Xin num, qui alla tenir sa cour à Ten Chen dans la Province de Xan sum. Il apprit l'agriculture à ses sujets, seur montra à tirer du sel de l'eau de la Mer, à connoître diverses herbes venimeuses, & à préparer des antidotes. On dit même qu'il composa un Herbier, qu'il institua des foires & des marchez, & qu'il fit plusieurs Loix touchant le commerce. Enfin après avoir regné 140. ans avec tant de douceur, que divers peuples voisins s'étoient soumis volontairement à son Empìre, il mourut en parcourant la Province de Hu quam, & sur enterré dans la ville de Cim.

Quelques Aureurs mettent après ce Prince se sept autres Rois, qui se succederent l'un à l'autre, durant l'espace de 380. ans; mais ils ne disent pas le temps que chacun a regné en particulier. Il y en a d'autres, qui ne reconnoissant point ces sept Rois', croiét que Hoam Ti succeda immédiatement à Xin num, & qu'ils étoient freres de Perre.

Hoam Ti, ou l'Empereur saune, parce qu'il prit cette couleur & le diademe, pour être les marques de la Roiauré, fut élu par douze Rois vassaux, & tint le siege de son Empire à Che chen dans la Province

de Pekim. Il fut le premier qui consacra un Temple à Xam 1i, c'est à dire au Dieu, ou à.l'Empereur Souverain: mais on continua pourtant de sacrisser à découvert. Quoique ce Prince fût belliqueux , & qu'il ait remporté plusieurs victoires, sur des rebelles, il ne , laissa pas néanmoins d'étudier les méchaniques, decultiver les sciences, & de faire plusieurs reglemens fort utiles pour le bien - public. Il créa six Ministres d'Etat, a sit des Tables d'Astronomie & d'Arithmetique, fixa la Cronologie, en inventant les douze mois de l'année, représentez par douze Cloches d'airain, & le Cycle, qui est un perio-de de 60. années. On lui attribuë aussi l'invention des poids & des mesures, de divers instrumens de Musique, de la forge, des armes, des navires, des filets, des chariots, de la poterie, &celles de la soie & des teintureries à la Reine Lui su son Epoule. Enfin de peur qu'il ne manquât quelque chose au bonheur des premiers Chinois, Cam kie, qui fut l'un des plus Savans, que ce Prince établit, pour marquer l'ordre des temps & avoir soin de la Cronologie, inventales caracteres, dont ils se servent pour écrire, & qui sont presque infinis en nombre, chaque idée particuliere étant marquée par un caractere different. Cependant il fuffit d'en connoître six mille, selon le P. Copplet. pour écrire affez correctement des Lijets Tom. VII.

les plus ordinaires, & pour entendre les Lis

Vres qui en traitent.

Les Arts & les sciences continuerent à se persectionner sous les Princes suivans, qui bâtirent pluseurs villes, les sermerent de murailles, & firent divers établissemens pour le bien de l'Etat & la Majesté de l'Empire, comme entre autres Xao Hao, le 1v. Empereur réforma pluseurs abus, qui s'étoient introduits dans les sacrisses, & ordonna que lui & ses successeurs offriroient seuls des sacrisses solemnels à Xan ti. Ainsi, si l'on en croit les Annales des Chinois, toutes les sciences, & tous les arts necessaiges à lavie & à la persection de l'esprit, ézoient déja chez eux, deux ou trois siecles avant le Déluge, selon le calcul des Hebreux.

La Religion & les bonnes mœurs regnoient dans un Roiaume si bien policé: les Rois donnant des exemples de vertu, que leurs sujets imitoient, & composant eux-mêmes des Livres, soit de science, soit de Morale ou de pieté, comme sirent Yao & Xun, d'où Consucius assure qu'il a tiré la plupart des choses qu'il a écrites. On n'y connoissoit ni statues, ni faux Dieux, a & quoi qu'ò honorat divers Anges tutelaires par des facisices, on nous assure néanmoins que c'é coit avec un culte beaucoup b au dessous de celui qu'on rendoit à Xan ti ou le Souverait Maître. Aussi encore que les Empereurs de la Chine prennent assez souvent le surnos

& Historique de l'Année 1687. 339 de Ti, qui fignifie Seigneur & Maître, ou celui de Vam, qui veut dire Roi, & qu'il y ait même eu un Prince de la 1 v. Race, qui se fit appeller Xi hoam ti c'est à dire le grand on l'Auguste Empereur, il ne s'en est encore point trouvé, qui ait usurpe le titre de Xam ou de Supreme, qu'on a toujours laisse par respect à l'arbitre absolu de l'Univers. On marquoit aussi la Divinité par le nom de Tien, qui fignifie proprement le Ciel. l'Auteur s'arrête longtemps à prouver a qu'ils n'entendoient autre chose par Tien que le vrai Dieu; mais on ne se croit pas oblige à rapporter ses raisons, puis qu'il n'est rien de plus ordinaire dans toutes les Langues, que de donner le nom de Ciel à la Di-

vinité, qui le remplit & qu'on y adore.

L'honneur excessif, 6 que les anciens Chinois rendoient à leurs parens décedez, & qui est dégéneré en superstition, paroît un peu plus difficile à justifier. l'Auteur prétend néanmoins, qu'il étoit purement civil, & qu'on n'en sauroit douter après la lecture de

leurs Livres Sacrez:

Enfin cette nation étoit si pieuse, que Dieusaisoit quelquesois des miracles en sa faveur; témoin ce qui arriva à l'Empereur Tico, e qui aiant une semme sort religieuse, mais sterile, offrit tant des sacrifices à Xam ti, qu'il en obtint un fils nommé Heucie, qui ne sut pas Roi, mais sa posterité monta sur le trône 1300, ans après Tico.

La Religion des Chinois demeura à peuprès en cet état jusqu'au vs. siecle, avant Jesus-Christ, a qu'un Philosophe nommé Jesus-Christ, a qu'un Philosophe nommé Li lao Kinn, & autrement Pe yam ou Lao tan, commença à enseigner qu'il y avoit dans le ciel plusieurs Divinitez semblables, qui gouvernoient le monde indépendemment l'une de l'autre, & dont chacune présidoit sur un élement particulier. L'Auteur croit que ses Disciples, qui sont présentement une secte, qu'on appelle Tao su, ont corrompu ses Ouvrages en bien des endroits, quoique cela n'empêche pas qu'on n'y trouve encore de fort belles, maximes, touchant le mépris des honneurs & des riches. chant le mépris des honneurs & des richesfes, & sur les autres vertus. On rapporte ici une sentence de ce Philosophe, qui apparemment a donné occasion à la pluralité des Dieux, que ses Disciples ont introduite: Tao sem ye, dit-il, Te sem ulh, Ulh sem san, San sem van ve C'est à dire, la Loi ou la Raison a produit un, un a prediction de la contraction de la duit deux, deux ont produit trois, trois ont pro-duit toutes choses. Cette sentence, toute obscu re qu'elle est, pourroit bien avoir un bon fens en l'expliquant à la Platonicienne; si Tao étoit le même que Xam ti, comme il y a bien de l'apparence, & qu'on l'entendit de cette maniere, que Tao ou l'Ette supreme existe par lui-même, étant l'unique principe. cipe, que cet Etre en a produit un second, que ces deux Etres en ont formé un troisié-

me,

& Historique de l'Année 1687. 341 me, & que les trois ensemble ont créé

outes choses.

Quoi qu'il en soit, les Disciples de ce Li les Kinn, deux ou trois Siecles après, sitent beaucoup de mal à la Religion, aiant aventé, ou du moins extrémement provigué la magie parmi les Chinois, & en aiant entêté successivement plusieurs Empereurs.

Il semble que la Providence divine susntale celebre Cum fu çu, ou Confucius, scon la prononciation Européenne, pour atteter le torrent de la supersétion & de l'isolatrie. Il nâquit peu de temps aprés Li lao Kiun dans le village de Ceu ye, qui est les dépendances de Kiofen, ville du Roiaune de Lu aujourdhui Xan tum, la 2. année Regne de Lin vam, 551. an avant Jesus. hrift. Il étoit issu en droite ligne de Hoam , le troisiéme Empereur des Chinois, & on trouve encore de ses Descendans à Kio en, dans la province de Xan tum; de sore que si l'on ajoûte foi aux Annales de cete nation, il faudra croire que la famille de e Philosophe a duré, à conter depuis Hoam julqu'à l'année présente, 4387. ans, sans aterruption.

A peine Confucius eut-il atteint sa quinleme année, qu'il s'appliqua à lire les Eles des Anciens, & à s'instruire du droit & es contumes de son païs. Il su Mandarin, se Conseiller d'Etat, en plusieurs Provinces, sui étoient alors autant de Roiaumes; acimprant cette charge, pour travailler plus P-3 effi-

efficacément au bien public. C'est pourquoi il la resignoit, dés qu'il voioit qu'il ne faisoit point de fruit, & s'en alloit chercher de l'emploi ailleurs. C'est ce qui arriva dans Lu la patrie, où ses ordres & son exemple avoient eu tant de force, que dans l'espace de trois mois, les Loix & les bonnes mœurs avoient repris la leur. Les Princes voifins, qui n'ignoroient pas qu'un Etat n'est jamais plus puissant que lors que la justice y regne, apprehendant que celui de Lu ne se rendît redoutable par là, resolutent d'y faire rentrer la corruption & le desordre, malgré les soins de Confucius. Pour en venir à bout le Roi de Ci, qui étoit du nombre de ces envieux, choisit de jeunes silles parfaitement belles, à qui il avoit fait apprédre la musique, à jouer des instrumens, & tout ce qui est capable de surprendre les sens. Ce Prince envoia ensuite ces Dames vers celui de Lu. qui les reçut avec beaucoup de plaisir, ne se doutant pas du piege qu'on lui tendoit. Elles sûrent en peu de temps s'emparer si bien de l'esprit du Roi & de ses principaux Ministres, que toute la Cour ne pensa plus qu'à se divertir, & que les oreilles du Prin-ce se feremerent aux plaintes de ses sujets; ce qui fut cause que Confucins, outré de chagrin, abandonna la Cour & le Roiaume de Lu, & alla voiager dans ceux de Ci de Gues & de çu, où il ne fut pasplus heureux.

Mais quoique la vertu de nôtre Philosophe lui sît beaucoup d'ennemis, il ne lais& Historique de l'Année 1 687. 343

soo. reuffirent si bien, qu'ils entrerent dans les charges, & 72. aquirent tant de réputation, que leur nom est passé à la po-sterité. Il faisoit quarte parties de sa Philo-sophie, ausquelles ses Disciples s'appliquoient, chacun selon son genie; La premiere regardoit les bonnes mœurs; la seconde, concernoit l'art de parlet & de taisonners la troisiéme apprenoit la science de Gouverner les Etats, & ceux qui s'attachoient à la quatrième étudioient le style, afin de donner aux préceptes de la Morale un tour agréable, & qui les fit recevoir du peuple.

Confucius ne se contenta pas de confier ses enseignemens à la mémoire de ses Diseiplès, il composa aussi plusieurs Livres; & quoique rout le monde les admirât, il ne voulut jamais s'en reconnoître le premier Auteur, disant qu'il n'étoit que l'interprete & le compilateur d'Tao & de Xun, & qu'il n'avoit fait que recueillir ou expliquer les

pensées de ces deux Empereurs.

Enfin ce Philosophe mourut la 73. année de son âge, le 4. mois de la 41. année du Regne de Kim vam, & fut enterré dans le Lieu de sa naissance, près de la ville de Ki fen, où il s'étoit retiré avec les Disciples. Il fut encore plus consideré après sa mort que durant sa vie. On ferma de murailles son sepulcre, qui est l'endroit où il avoit renu Son Academie, & divers Princes y firent graver des titres d'honneur, pour rendre sa

mémoire recommandable à la posterité. Il y a dans toutes les villes des écoles publiques, où l'on explique les Livres de ce Philosophe; & où il faut avoir étudié pour entrer dans les charges. Toutes les fois que les Mandarins , qui sont de l'ordre des Lettrez passent devat ces Colleges, ils descendet par respect des chaises où l'on les porte, & font quelques pas à pied. Enfin les honneurs qu'on rend à Confucius sont si grands, qu'encore que selon le P. Intorceta il n'y ait que les Savans qui le respectent comme leur Maître, que le peuple ne l'invoque jamais comme un Dieu, qu'on n'ait pour lui que la même vénération qu'on a pour ses parens morts, qu'il soit défendu, par un édit imperial d'ériger des statuës à Confucius ni à ses Disciples, & de lui rendre un culte semblable à celui qu'on rend aux esprits: malgré tout cela,les R.R. P.P. Je suites auront beaucoup de peine à persuader aux Europeens que la venératió excessive des Chinois, pour ce Philosophe, ne soit qu'en respect purement civil, & qu'on ne lui ronde pas les honneurs divins.

a Ce qui augmente la difficulté est 1. Que de l'aveu même du P. Couplet, le respect que les anciens Chinois avoient pour leurs Ancêtres est dégeneré en superstition parmi les modernes. 2. 6 Qu'il y a eu des Empereurs assezimpies, pour donner le nom de Xam ti ou de Dieu Supreme, à deux Pyllo-

Mphes.

Es Historique de l'Année 1687. 345. sophes morts, savoit Li las Kiun & Cham y. 3. Qu'on a consacé un Temple à Li las Kiun, comme à une Idele, a & dédié des statues au dernier. 4: Qu'on adore aussi la statue de Fos, Philosophe Indien, dont il faut parlet présentement.

Dans une contrée des Indes, que les Chinois appellent Chum tien cho, & qui est située entre le Septentiion & le Midi de ce grand pais, regnoir un Prince nommé In fan vam, qui eut un fils nommé Xe bou Xe Kia, ou même Xacca, selon la prononviation Japonnoise. On raconte une fable de sa naissance, qui a fait croire à S. François Xavier que ce Xe étoit un Demon incarné, & engendré d'un Incube. On dit que sa mere Mo ye vit en songe un Elephant blanc, qui est une espece de Divinité parmi les Indiens, & qu'il lui sembla que ce prodigieux animal entroit par sa bouche dans son ventre : ce qui fit croire qu'elle étoit grosse d'un Blephant. On ajoûte que l'enfant vint au monde, par le côté droit de sa Mere, qu'aussi tot qu'il fut né, il se tint debout & fit sept pas; puis levant une main & baissant l'autie il prononça d'stinctement ces paroles; Tien Xam, Tien hia to ngo gueri çun; Ie suis le seul qu'on doit adorer dans le Ciel de fur la terre.

P ( Al'âge a P.17. b P.28. & suiv.l'an du Monde 2922 avant I.C. 1026.le 32. du Regne de David, & 1909. ans après la fondation de la Manarchie Chinoise.

A l'age de 17. ans, Xaca épousa trois femmes, dont il n'eut qu'un fils, s'étant retiré dans le desert, dès qu'il eut atteint sa 19. année, & s'étant mis sous la Discipline de quatre Gymnosophistes, pour apprendre la Philosophie d'eux. Il demeura sous leur conduite, jusqu'à l'âge de 30. ans, que s'étant levé un matin avant le point du jour, & conremplant la Planete de Venus, cette fimple vue lui donna tout d'un coup une connoissance parfaite du premier principe, en sorte qu'étant plein d'une inspiration divine, ou plutôt d'orgueil & de folie, il se mit à inftruire les hommes, se fit regarder comme un Dieu & attira jusqu'à quatre-vints mille Disciples, entre le squels on en choisit dixqui s'appliquerent à faire des panégyriques de leur Maître, à rapporter ses miracles, ou plutôt les prodiges trompeurs, par lesquels il seduisit les peuples, & qui composerent là deslus 1000. Volumes.

A l'âge de 79. ans Foe, se sentant proche de la mort, declara à ses Disciples, que
pendant quarante ans qu'il avoit prêché au
monde, il ne leur avoit point dit la verité;
qu'il l'avoit tenuë cachée jusques là sous le
voile des métaphores & des figures; mais
qu'il étoit temps alors de la leur déclarer,
c'est dit-il, qu'iln'y a rien à chercher, ni sur
quoi l'on puisse mettre son esperance que le néant és le vuide, a qui est le premier principe
de toutes choses.

romies invijes. Foe & Historique de l'Année 1687. 347

Foe fait mention dans ses Ouvrages d'un autre Philosophe plus ancien que lui; les Chinois le nomment O mi to & les habitans du Japon Amida. Sa sainteté & ses mérites sont si grands, selon le langage des P. P. Jesuïtes, qu'on n'a qu'à le prier, pour obtenir le pardon de toutes sortes de crimes. C'est pourquoi les Chinois invoquent souvent ces deux. Saints prétendus, en s'écriant O mi to Foe.

La methode de Foe ou de Xaca fut cause que ses Disciples diviserent sa doctrine en deux parties l'une extérieure, qui est celle qu'on prêche publiquemer, & qu'on enseigne au peuple: l'autre intérieure, qu'on cache soigneusement au vulgaire, & qu'on ne dé-

couvre qu'aux adeptes.

La Doctrine extérieure, qui n'est selon les Bozes,, que comme les ceintres, sur lesquels ", on bâtit une voute, & qu'on ôte en suite, ,, lors qu'on a achevé de bâtir, confifte r. à en-" seigner qu'il y a une difference réelle entre "le bien & le mal, le juste & l'injuste; 2. Qu'il ,, y a une autre vie où l'on sera puni ou ré-" compensé de ce qu'on aura fait en celle-ci: ,, 3. Qu'on peut obtenir la beatitude par tren-,, tedeux figures &par quatre-vints qualitez. , 4. Que Foe ou Xaca est une Divinité & le " Sauveur des hommes, qu'il est né pour l'a-" mour d'eux, prenat pitié de l'égarement où "il les voioit, qu'il a expié leurs péchez, & ,, que par cette expiation ils obtiendront le " salut après leur mort, & renastront plus » heureusement en un autre monde. C'est

ainsi que s'exprime le P. Couplet, qui mêle peut être un peu trop d'idées Chrétiennee, aux expressions Chinoises. 5. On ajoûts à cela qu'il faut observer ces cinq préceptes. I. N'ôter la vie à aucune creature vivante. II. S'abstenir du larcin.III. De l'impureté. I V. Du mensonge. V. Du vin 6. Qu'il faut exer-cer six œuvres de misericorde, dont les trois principales sont de nourrir & d'avoir soin. des Bonzes, de leur bâtir des monafteres & des Temples, & de brûler dans les funerailles des morceaux de Papier, représentant: de l'or, de l'argent; des habits de soie & d'autres ameublemens; parce que les défunts trouveronten l'autre monde autant de biens réels, qu'on en aura brûlé en peinture, sur le tombeau. 7. Enfin l'on menace ceux qui ne s'aquiteront pas de ces devoirs de tomber das lesjenfers par l'une des six voies, qui y menent ou de renaître par une metempsicole perpetuelle , tantôt bêtes , tantôt hommes, & toûjours miserables.

La Doctrine intérieure, qu'on ne découvre jamais aux simples, parce qu'il faut les retenir dans leur devoir par la crainte de l'enfer & d'autres semblables histoires, comme difent ces Philosophes, est pourtant, selon eux, la solide & la véritable. Elle consiste à érablir, pour Principe & pour fin de toutes choses, un certain wuide & un néant véel. Ils disent que nos premiers pamerent après la mort, qu'il en est de me.

me-

& Historique de l'année 1687. 349

me de tous les hommes, qui se réso ven en ce principe par la mort; Que nous, tou; les élemens & toutes les créatures, faitons partie de cevuide; Qu'ainsi il n'y a qu'une seule & même substance, qui est differente dans les êtres particuliers, par les seules sigures & par les qualitez ou la configuration interieure ; à peu-près comme l'eau, qui esttoujours essentiellement de l'eau : soit qu'elle ait la forme de neige, de grêle, de pluye ou deglace. Ceux qui voudront s'instruire plus amplement de la Philosophie des Indiens & des Chinois, qui n'est pas fort différente du systeme des Spinosistes, s'ils en ont un, peuvent lire le voyage de l'Indostan de Mr. Bernier.

Cette Philosophie demeura longtemps dans les Indes, avant que de passer dans la Chine; mais cependant la Religion de ce florissant Empire nellaissa pas d'être fort alterée, par la Secte de Tao fu, ou les Disciples de Lio Kiun, qui devintent puissans & nombreux, s'étant emparez de l'esprit de divers Empereurs , & les aiant entêtez des superstitions de la Magie. Ils persuaderent entre autres à Xi boam ti, a, qui n'étoit pas aussi savant que valureux, que vers la Mer Orientale, on trouvoit un bruvage, qui donne l'immortalité à ceux qui le prennent. L'Empereur fut assez credule, pour y envoyer une flotte, montée de trois cents jeunes filles. La tempête aiant fait échouer CC: ce deslein, ce Prince en forma un autre, qu'il executa plus heureusement, aiant fait bâtir cette fameuse muraille, qui separe la Chine de la grande Tartarie. Son ambition n'étant pas encore satisfaite, les Disciples de Li lao kiun se servirent adroitement de la vanité de X*i hoam ti*, pour assouvir la haine qu'ils portoient à la secte des Lettrez, Disciples de Confucius. Ils lui mirent dans l'esprit que, pour rendre son nom immortel il faloit abolir la mémoire de tous les Rois ses Prédecesseurs & des Savans, qui avoient été de leur temps, en faisant brûler tous les Livres d'Histoire, de Philosophie & de toutes les autres Sciences, fi ce n'est ceux de Médecine, de Jurisprudence & d'Agriculture, qui étoient nécessaires, pour la conservation de l'Etat. Et parce qu'il étoit à craindre que les Savans, qui avoiét longtems lû ces Livres, n'en eussent assez retenu, pour en rétablir le plus essentiel, il en fit enterrer tout vifs un tres-grand nombre.

On peut penser que les Livres de Confucius furent les plus exposez aux fureurs de cette Inquisition Chinoise, dont les ennemis de ce Philosophe étoient les Auteurs & peut-être ne seroient ils pas parvenus jusqu'à nous, sans l'adresse d'une vicille femme, qui en colla les seuillets le long des parois de sa Maison, les enduiste de plâtre, & les déroba ainsi aux yeux des Inquisiteurs. Nos Européens accoûtumez à la forme des Livres d'aujourdhui auront de la peine à com-

& Historique de l'Année 1687. 351 prendre comment cela se fit, des lettres écrites sur le papier ne pouvant manquer de s'effacer, si on les couvre de colle & de platre. Mais la matiere, dont les Livres des Chinois étoient alors composez n'étoit pas si fragile, étant d'écorce d'arbre, sur quoi les Indiens écrivent encore présentement, le papier n'aiant été inventé & mis en usa-ge dans la Chine, que trente ou quarante ans après, sous le Regne de Ven ti. Vu ti, qui monta sur le trône 140. ans avant Jesus-Christ, fit rechercher soigneusement les reftes précieux de cet incendie, & commanda de mettre en ordre les einq Livres Classiques, qui sont les principaux d'entre les Sacrez. Mais ce même Empereur ajoûta en-suite trop de foi aux Magiciens, qui lui faifoient esperer de le rendre immortel; de sorte que la Religion Chinoise devenoit tous les jours plus superstitieuse.

Enfin Confucius, qui avoit tant travaillé à conserver la pureté du sulte divin & de la morale, servit innocemment à achever de les corrompre. On rapporte a que lors qu'on donnoit des loüanges à ce Philosophe, il les resusoit modestement, & disoit qu'il étoit encore bien éloigné de la perfection & du plus haut degré de la vertu; mais qu'il y avoit un homme saint en-Occident. Soixantecinq ans après la Naissance de Jesus-Christ, l'Empereur Mim, qui avoit souvent pensé à cette parole de Consucius, s'imagina de voir en

en songe la statuë d'un saint personnage de l'Occident, qui étoit d'une taille beaucoup au dessus du commun. Sur cela il équippe une stotte pour l'Ouëst, avec ordre d'aller chercher ce saint homme, & de rapporter au moins son portrait & ses Ouvrages. Ceux qui la montoient, aiant pris terre à une petite île, non loin de la Mer-Rouge, & n'ofant passer plus avant, y trouverent la Statue de Fos, qu'ils apporterent dans la Chine avec la Metempsicole, & toutes les autres reveries de ce Philosophe Indien, dont nous avons déja parlé,

Les Disciples de Consucius s'opposerent d'abord vigoureusement à cette nouvelle Doctrine, firent des invectives violentes contre Mim ti, qui l'avoit introduite, menacerent des jugemens du Ciel les Empereurs, qui la soûtenoient, & qui osoient donner le nom de Xam ti à de miserables mortels; mais enfin ils se laisserent emporter au torrent, & quoi qu'il s'en trouve encote présentement, qui blâment les superstitions de la Doctrine extérieure de Foe, ils sout néanmoins presque tous infectez de sa Doctrine intérieure, qu'ils appellent la Philosophie naturelle, & nôtre Auteur un pur Atheisme.

Il y auroit encore bien des choses à dire sur l'Origine, le Gouvernement, la Religion & la Philosophie des Chinois, si l'étenduë d'un Extrait le permettoit, mais il est tems

de :

EHistorique de l'Année 1687. 353 de passer à leurs Livres sacrez, dont les principaux sont redigez en deux corps. On nomme le premier Ukim, c'est à dire les cinq Volumes, & le second Su xu, ou les quatre.

Livres.

Le Premier des cinq Volumes, appellé Xu kim, est composé de six Livres Les. Actions, les Loix, & les Constitutions. de Yao, de Xun & de Yu, font la matiere des deux premiers Livres. On y trouve plufieurs beaux reglemens, des leçons de ver-tu-pour les Rois & pour les sujets, les soins que prirent cestrois Princes, pour prévenit ou arrêter le débordement des eaux, qui inondoient la Chine de temps en temps, & les faire écouler dans la Mer. On y verroit bien d'autres choses s'ils étoient parvenus entiers jusqu'à nous; mais leur grande antiquité, qui surpasse de beaucoup celle des Livres de Moise, est cause que nous n'en avons que des lambeaux, particulierement en ce qui regarde la vie de Yao & de Xun. Le troisiéme Livre consient ce qui s'est passé sous la seconde famille des Empereurs Chinois, appellée Xam ou In. On y trouve des préceptes de deux Philosophies Chum hoei & Yyn, qui n'ont rien de barbare, quoi qu'ils aient vécu plus de mille ans avant la fondation de Rome. Les trois derniers Livres comptennent l'histoire de la troisiéme race, nommée Chen, où l'on trouve diverses harangues de l'Empereur Vu vam, prononcées dans l'assemblée des Etats de la Chine,

Chine, des Discours moraux de Cheu cum son fent , un perit Traité de Kieu Roi de

la Corée, & quelques autres pieces.

Le second Volume, appelle Xi kim; est un recueil de Poësses, dont la plus-part ont. été composées sous la troisième, & les autres sous la seconde race. Il y a des Odes, où l'on raconte en vers les Loix & les colltumes de douze Roiaumes, qui obéissoient à un seul Prince; & se gouvernoient néanmoins, selon le droit particulier de chacune. Mais il y a aussi plusieurs pieces, que les Interprêtes Chinois tiennent pour apocryphes, des panegyriques excessifs à l'honneur des Rois, & même des Poëmes injurieux à la Divinité, où l'on fait Dieu Auteur du mal, & on l'acuse d'avoir peu de soin des choses humaines. Outre ce défaut, ces Poësies ont encore celui d'être fort obscures, à cause de leurs expressions abregées & mètaphoriques, & du grand nombre de proverbes anciens, dont elles sont remplies.

Le troisième Volume, a qui porte le titre de Ye kim, surpasse le second en obscurité, & en antiquité, puis que, si on en croit la Tradition Chinoise, le Texte, qui ne consiste qu'en des Lignes, est de Fohi, le fondateur de leur Empire. On croit que ce Prince, par la differente combinaison de deux lignes droites, dont l'une est continuë, & l'autre coupée en deux parties égales, a voulu marquer les differens degrez Es Historique de l'Année 1687. 355 de perfection ou d'imperfection, qui sont dans les corps naturels. Ainsi, selon lui, ou plutôt selon la pensée de ses Interprêtes, le Ciel atrois degrez de perfection; marquez par trois lignes continuës , & la Tere te trois degrez d'imperfection, désignez par trois lignes rompuës . Les vents . le feu , l'eau de la mer sont plus parsaits que l'eau commune , les montagnes & les tonnerres . les trois premiers aiant deux degrez de perfection, & les trois derniers n'en aiant qu'un.

Le quatrième Volume, que Confucius a composé & intitulé Chun cieu, c'est à dire le printems & l'automne, contient l'histoire de douze Princes du Royaume de Lu, commençant à Yn cum, qui vivoit du tems de Pim vam, le 13. Empereur de la trossé-

me race, & finislant à Ngai cum.

Le cinquieme Volume, nommé Liki, est un recueil des cérémonies sacrées, & de plusieurs contumes civiles, fait par le même Philosophe. Ce seroit sans doute un des plus curieux de tous, si l'on pouvoit s'y siers mais l'Auteur assure qu'aucun exemplaire de ce Rituel n'echappa le fatal incendie de Xi Hoam ti? de sorte que pour le rétablir, il fallut s'en rapporter à la mémoire des vieillards, qui l'avoient appris par cœur dans leur jeunesse. On y traite en dix Livres des victimes, des vaisseaux, & des autres instrumens, qui servoient aux sacrifices, des vian-

viandes qu'on portoit sur le tombeau des morts, des habits des Rois, de leurs mini-

stres, & de coux du peuple.

Su xu, ou les quatre Livres sont le corps des ouvrages de Confucius, qui n'étoient d'abord que des Extraits, des Notes & des Eclaircissemens sur l'Ukim, ou les cinq Volumes; mais qui sont devenus ensuite aush sacrez que le texte, & ont été commentez par une infinité d'Interpretes. Les R. R. P. P. Jesuites nous donnent ici une version litterale des trois premiers, avec des commentaires de divers Interpretes Chinois, & des notes, qu'ils ont ajoûtées en divers endroits, & marquées le plus souvent en Italique. Dans le premier Livre, & dans la 1. pattie du III. la traduction du texte est toute entrecoupée de chiffres Arabes, dont chacun répond au caractere Chinois, qui marque le mot de la version, au devant duquel est ce nombre. On peut remarquer, par la suite de ces chiffres, que les Chinois, dans la construction & l'arrangement du discours suivent l'ordre naturel, presque aussi exactement que nous.

II. Le premier Livre a que Confucius a fait principalement pour les Princes & les Magistrats, porte le nom de Ta hio ou la grande science, & a été mis au jour par Cemeu, l'un de ses plus célebres Disciples, qui y a ajorité diverses choses. Ce Philosophe y montre qu'avant que de penser à con-

duire:

#### & Historique de l'Année 1687. 357

duire les autres, il faut savoir se gouverner soi-même & songer à bien cultiver sa raison, qu'on doit ensuite s'appliquer à réformer le peuple par des exhortations, & par de bons exemples; & perséverer toûjours constamment dans le souverain bien, c'est à dire, selon les Interpretes, dans la parsaite conformité de nos actions avec la droite raison.

C'est pour se souvenir de ce devoir, auquel les Princes sont principalement obligez, puis que le salut de leurs peuples dépend en grande partie de la pureté & du calme de leur esprit, que le Roi Tam avoit fait graver cette sentence, sur le bassin où il se lavoit: Lave-toi ép purifie-toi tous le iour, renouvelle toi chaque iour; encere un coup

renonvelle-toi de iour en iour.

Un des Princes a les plus célebres pour sa pieré, dans les Annales Chinoises est Ven vam. On raconte que cet Empereur aiant trouvé dans un champ les ossemens d'un mort, il commanda d'abord de les enterrer; sur quoi quelqu'un de ses gens lui aiant tépondu qu'on ne savoit à qui étoit ce cadavre, & que c'étoit à ses parens à prendre ce soin, le suis Roi, repartit Ven-vam. la terpo e où il est étendu m'appartient, il est donc pien juste qu'en qualité de maître, je lui prende ce dernier devoir. En achevant ces mots, il ôra sa veste roiale, & ordonna qu'on y enveloppât les restes de ce corps mort, & qu'on les ensevelit. Les Courtisans,

étonnez de cette action, disoient entre eux:

" Que ne sera point pour les vivans, un

" Prince si religieux envers les morts? Aussi

ven vam sur-il le pere des pauvres, des orphelins, & des veves, & c'est lui qui a rétabli

dans la Chine la louable contume de nourrir

das chaque ville cent pauvres vieillards, au

depens du Roi; ce qui s'observe encore à present. Ce Prince donna en mourant trois préceptes à son fils, 1. Que lorsqu'il verroit
qu'une personne se seroit avancée par sa

vertu, il ne manquât point de l'imiter. 2.

Que quand l'occasion de bien faire se présenteroit, il ne la laissat point échapper. 3.

Qu'il ne se lassat point de déraciner ses vices.

Après que l'Auteur a représenté le bonheur de la vertu, par les lotianges & les bénédictions, que s'attirent ceux qui l'embrassent, il montre les inconveniens, où s'engagent ceux qui se laissent gouverner à leurs préjugez, à peu près dans les mêmes termes que le Prophete Bsaie. vi. 10.4., Un sesprit, dit-il, qui s'abandonne à ses desirs, déréglez, n'est plus maître de soi-mêmes, quoi qu'il regarde les yeux ouverts, il ne sy voit pourtant point; quoi qu'il mange, si ne savoure point; parce, ajoûte le Compont des actions du corps; mais la percèption & le sentiment qu'on en a sont des aproprietez de l'ame,

## & Historique de l'Année 1687. 359

Confucius montre ensuite que la vertuest la qualité la plus necessaire à un Souverain, & que les richesses l'opulence ne sont qu'un accessoire, qui ne lui manquera jamais, pourvu qu'il soit vertueux; parce que la vertu lui aquerra l'estime & l'affection de ses sujets, qui ne pourront rien resuser à un Prince, à qui ils auront donné leur cœur, & pour qui ils ont de la vénération. Le reste de ce Livre est une déclamation pathetique contre les Rois, qui épuisent leurs peuples

par des subsides.

Pour donner un exemple du mépris que les anciens Princes Chinois faisoient des richesses, nos Traducteurs rapportent dans leurs notes une histoire tirée de Chroniques Chinoises, Sous l'Empire de Hien vam \*, qui n'avoit pas beaucoup d'autorité sur ses vassaux, le Roi de Guei, aiant fait alliance avec le Roi de Ci, lui fit demander s'il n'avoit point de pierre piécieuse dans son Roiaume? A quoi ce dernier aiant répondu que non, le premier repartit qu'il s'étonnoit que le Roi de Ci, qui possedoit un état plus puissant que le sien, n'eût point de pierre précieuse, vû que lui avoit un escarboucle, dont l'éclat se repandoit aussi loin, que douze chars à quatre chevaux pou-voient occuper d'espace. Le Roi de Cirepliqua là deslus, qu'il avoit des Rubis dans son Roiaume, qui valoient plus que cela. C'étoiene

C'étoient quatre Ministres, qui gouvern oie les Provinces, qu'il avoir consides à leus soins, avec tant de prudence & d'équité, que leur gloire & leur réputation s'étendoient bien loin au delà de mille stades Chinoises.

Le second Livre de Confucius a èté donné au public par son petit-fils su su disciple de Cem su. Il est intitulé Chum yum, le Milieu perpetuel, & l'Auteur y montre qu'il faut garder constamment la mediocrité en toutes choses. Il n'y a pas tout à fait tant d'ordre, ni de liaison que dans le précedent: aussi tient on que ce ne sont que des fragmens d'un plus grand ouvrage. C'est ce qui le rend un peu obscur, & qu'est cause que les Interpretes ne l'expliquent à leurs Disciples qu'après tous les autres.

Il commence par une belle définition & bien digne d'un Philosophe, \*, ,, Ce qu'il ,, y a de céleste dans l'homme s'appelle na-,, ture raisonnable:on nomme regle ce qui est ,, cosorme à la nature & à la raison, & mora-, le ou institution dans la vertu le rétablisse-, ment decette regle, par l'application qu'on ,, cette Regle, étant essentiele à la Na-, ture raisonnable, ne peut ni ne doit être ,, separée de l'homme, un seul moment; parce que si elle pouvoit en être separée , quelque temps; elle ne seroit pas la regle, , ni la raison que le Ciel nous a donnée , l'Gonsucius ou su su sout voulu dire sans doute

doute qu'on cesse d'être homme, lors qu'on cesse d'être raisonnable, puis qu'ils ajoûtent: C'est ce qui est cause que l'homme
parfait prend garde si soigneusement à
soi-même, qu'il a tant de vigilance dans
les choses même qui ne s'apperçoivent pas
des yeux, comme sont les premiers &
les plus petits mouvemens du cœur, qu'il
se gouverne avec tant de précaution dans
les choses même, qui ne se discernent
point par les oreilles; afin que quoi qu'il
stalle, il ne se détourne jamais de la regle
de la droite raison, qu'il porte empreinte
dans son ame.

" Les passions étant essentielles à la Na-" ture, ou plutôt étant la Nature même "l'homme parfait s'applique à les modérer , & à les conduire par le frein de la droite " raison: [ & non pas à les étouffer: ] car " la joie des succès heureux , le chagrin des ", mauvais, la tristesse qu'on sent d'une per-"te, & la satisfaction qu'on a dans la pos-" session d'un bien, avant qu'elles soient " reduites en acte, sont appellées milien ou " font censées être dans la mediocrité, étant " encore indifferentes à l'excès ou au défauts " mais lors qu'elles ont produit leur effet, & " qu'il s'accorde avec les lumieres de la droi-"te raison on nomme cela union ou con-,, sentement de la raison & des passions entre ,, elles. Lors que les passions tiennent encore " le milieu, on les regarde come le grand ref-,, fort de l'Univers, & le fondement de tous Tom. VII.

#### Bibliotheque Universelle

, tes les bonnes actions; & lors qu'elles sont " conformes à la raifon, on les appelle la re-" gle de l'Univers & la voie roiale du genre-"humain.

La plûpart des autres paragraphes commencent par ces mots Confucius dit,où l'on voit que su su fait parler so ayeul en troisième personne: ce qui montre que les enseignemens de ce Philosophe aquirent bientôt, a-

près sa mort, une grande autorité.

" Confucius dit : L'homme parfait garde ,, toujours le milieu : mais l'impie transgres-" se le milieu par l'excès ou par le défaut: ce que çu su explique de cette maniere, que l'homme parfait prend toûjours le milieu; parce que par tout & en tout temps il con-forme ses actions avec la droite raison & veille sur les mouvemens les plus insenfibles de son cœur : mais l'impie, quoi qu'il ait aussi une raison & un milieu pour lui servir de regle, toutefois, parce qu'il est impie, il n'a ni honte ni crainte de la violer, & s'abandonneà ses desers déreglez.

s Confucius dit: je sai bien pourquoi la "plûpart des hommes ne suivent pas le " grand chemin de la Médiocrité, quoi qu'il " loit si facile à reconnoître; c'est que les "Savans le méprisent, & que s'imaginant "que leur pénétration vabien soin au

"là du milieu, ils le negligent comme , dessous d'eux, avancent des principes

"ouis & s'engagent dans des voies dans

& Historique de l'Année 1687. 363

"reuses: au lieu que les simples & les igno-"rans n'atteignent jamais au milieu, soit "qu'ils ne le connoissent pas, faute d'y faire "réslexion, ou qu'épouvantez par les dissi-

», cultez,ils desesperent d'y parvenir.

" all y a des gens qui favent l'art de gou-" verner paisiblement un Roiaume : il s'en " trouve qui ont assez de genérosité pour re-" jetter les charges & les grands emploise " il y en a d'autres qui ont le courage de se " jetter au travers des épées nuës : mais il " faut bien plus de peine & de travail pour " aquerir la médiocrité, qui paroit d'abord

" si facile.

Là dessus un des Disciples de Consucius l'aiant prié de lui expliquer son sentiment

# 364 Biblistheque Universelle

touchant la grandeur d'ame : ce Philosophe lui demanda s'il vouloit parlet de celle des Nations Australes, ou de celle des Peuples , Septentrionaux? Etre liberal, doux & com-"plaisant, poursuivit-il, avoir de l'indul-"platant, pour luivit-il, avoir de l'indul-"gence pour ceux qu'on gouverne, ne châ-"tier point trop severement ceux qui ne sont "pas exacts à faire leur devoir, & ne punir "pas trop ligoureusement les rebelles, "mais les supporter patiemment, c'est la "grandeur d'ame des habitans du Midi, qui "tâchent insensiblement de soumettre les ,, esprits des hommes à la raison; & cette " conduite peut les rendre parfaits. S'accou-, tumer aux fatigues de la guerre, coucher , sur la dure & tout armé, mépriser les de-"lices & les commoditez de la vie, affron-"ter le peril, & s'exposer sans crainte à une "ter le peril, & s'exposer sans crainte à une "mort assurée, c'est la grandeur d'ame des "Peuples du Nord, & ce qui les rend robu-"stes & valeureux. Mais parce qu'il y a d'or-"dinaire beaucoup de témérité dans-cette » conduite, & qu'on viole souvent la regle « de la Médiocrité par cette consiance, ce » rest nes la grandeur d'ame que je deman-, n'est pas la grandeur d'ame que je deman-, de de vous, mes Disciples. L'homme par-, fait ne rend qu'à se vainere soi-même, & , quoi qu'il s'accommode aux contumes des autres, il ne se laisse pourtant pas cor-" rompre aux exemples & aux manieres des , personnes esseminées, & n'a pas pour eux , une complaisance lâche & aveugle. Que secte grandeur d'ame est excellente! S'il le . trouve

& Historique de l'Annee 1687. 365 , trouve parmi des gens qui s'égarent du "droit chemin ,l'un deça l'autre de là, il " demeure ferme & ne panche, ni d'un côte , ni d'autre. Que cette grandeur d'ame est , excellente! S'il est dans un Roiaume, où "les Loix & la vertu fleurissent, & qu'on le " mette dans les charges, le changement de " condition ne change rien dans la condui-"te, il a les mêmes sentimens étant Margittat qu'il avoit étant particulier, & il " n'en est ni plus vain, ni moins affable. Que "cette grandeur d'ame est excellente! S'il " se rencontre dans un Etat plein de troubles "& de divisions, où la vertu soit méprisée "& les Loix foulées aux pieds, qu'il soit " lui-même persécuré & réduit à la dernie-,, re misere, il ne change point pour tout ce-", la', & persévere dans ses bons desseins, " quand même cette fermeté devroit lui " coûter la vie. Que cette grandeur d'ame "est excellente, puisqu'elle consiste dans "une victoire continuelle qu'on remporte ", sur soi-même! C'est celle que je souhaite & ,,que j'attés de vous,mes Disciples,& qui sur-

"trion & du Midi. "Confucius dit: Il y a des gens, qui paf-"fent les bornes de la Médiocrité, pour s'at-"tacher à je ne sai qu'elles vertus extraordi-"naires, & qui se plaisent à faire des cho-"ses merveilleuses, afin que la posterité "parle d'eux, Je ne voudrois pas les imiter, "& je m'appliquérois à ne savoir & à ne

"passe celle de tous les peuples du Septen-

,, faire, que ce qu'il est utile & honnête d'ap-

s Pour montrer qu'il est facile à tomle monde d'être vertueux, nôtre Philosophe explique cet Axiome, ne faites pas aux mutres ce que vous ne voudriez pas qu'on vons "fit: à quoi on ajoute: La regle de la rai-" son, qui comprend les devoirs recipro-,, ques d'un Roi & de ses sujets, d'un Pere ,, & d'une Mere & de leurs enfans, d'un ma-,, ii & de sa femme, des jeunes gens & des ,, vieillards, des amis & de tous ceux qui ,, ont commerce ensemble, n'est point an " dessus de la portée de chaque particulier; " mais les maximes que certaines gens se " forgent, qu'ils font passer pour sublimes " & au delà de nos forces, telles que sont ", certains principes étranges, abstrus & qui ", ne conviennent point à ces einq sortes de ", personnes, ne peuvent point être contées " entre les regles de la raison. ,, . Il y a quatre regles qu'un homme par-"fait tache d'observer: Mais à peine en gar-" de-je bien une : 1. D'avoir pour mon Pe-" re la même obéissance, que j'exige de mes " enfans: 2. D'avoir pour mon Prince la mê-"me fidelité, que je souhaiterois en ceux "qui me servent: 3. D'avoir pour ceux qui

", sont plus âgez que moi, le même resp ", que je demanderois à mes cadets: 4. ", voir le même zele pour les intérêts de ", amis, que je voudrois qu'ils eussent pou

& Historique de l'Année 1687. 367 "miens, & de les prévenir par toutes sortes " de bons offices, comme je desirerois qu'ils " fissent à mon égard. Un homme parfait " met ces vertus en pratique tous les jours, " à toute heure, sans artifice & sans dégui-" sement. Il est prudent & circonspect dans "le discours ordinaire, & s'il a manqué en " quelque chose à son devoir, il ne se don-,, ne point de relâche, qu'il n'ait réparé le », défaut. Si un torrent de mots lui vient à la "bouche, il se donne bien garde de le lais-"fer répandre, parce qu'il veut qu'en lui les "paroles répondent aux effets, & les effets ', aux paroles. , Un homme parfait, dit qu fu, est toû-, jours content de son sort, il vit totiouis , d'une maniere conforme à sa condition , présente, & ne fait point de souhaits qui , ne lui conviennent. S'il est riche & consi-, deré, il a un train conforme à son rang, , mais il ne s'abandonne point au luxe & à , la debauche, ni au faste & à l'ambition. S'il , est dans la pauvreré, il tâche de vivre de , peu, & de ne faire rien d'indigne d'un hon-" nête homme & d'une personne de probité. "S'il est hors de son païs, il vit en étranger, ", s'accommodant aux manieres de ceux avec " qui il converse; mais sans prendre leurs "mauvaises coûtumes. S'il est dans l'affiction "& dans la misere, il la supporte constam-

"tre en aucun état, où il se trouve mal, parce

"ment, & n'en est pas moins ferme dans ses "bons desseins. Enfin, on ne sauroit le met-

» qu'ésant toûjours maître de soi-même & » satisfait de sa condition, il ne lui peut rien

» arriver contre fon gré.

» . Du homme parfait, qui est élevé en di-», gnité, ne traite point durement ses infe-», rieurs, & ne flatte point lâchement ses su-, perieurs, lorsqu'il est dans la bassesse. , Comme il ne cherche qu'à se perfection-, ner, & qu'il ne demande rien aux autres, il "ne se fâche point contre eux & ne murmure , jamais contre le Ciel, ni contre la terre. " Il ne se plaint point de l'injustice de la Pro-,, vidence, lors qu'il est malheureux? il n'im-,, pute point aux hommes ses propres dé-" fauts, & ne les accuse point d'être les au. " teurs de sa misere. Il ressemble à un archer, " qui ne s'en prend qu'à sa main lors qu'il a " manqué son coup.

Après ces belles descriptions du vrai sage, su su le considere selon les divers états, où il se peut rencontrer, & commence par cette "maxime génerale. La voie des parfaits res-,, semble à celle des voyageurs: ils tendent "todiours vers l'endroit le plus proche ", d'eux, pour parvenir enfin au plus éloigné

,, du commencement de leur route.

Pour exciter les hommes à supporter constamment la peine qu'il y a à se vaincre soimême, & à garder la Médiocrité en toutes, choses il seur propose l'exemple des Esprits. 6 Il dit qu'ayant une intelligence plus vive que la nôtre, leur force & leur activité sont aulli

& Historique de l'Année 1687 169 aussi bien plus grandes; qu'ils sont invisibles de leur nature; & que cependant on les ap-perçoit en quelque maniere par leurs effets. qu'ils ne frappent pas les oreilles par des fons articulez, & que néanmoins on entend en quelque sorte leur consonance, ou, pour ainsi dire, leur discorde harmonieuse, parce qu'ils s'associent & s'unissent si intimement à toutes choses, qu'el les ne peuvent subsister, sans eux. C'est par cette taison, ajoûte nô-, tre Philosophe, que les Esprits font en sor-,, te que les hommes, qui ont naturellement , de la reconnoissance, s'abstiennent quel-,, quefois du vice, se purifient & se revetent ,, d'habits somprueux, pour leur offrir des ,, sacrifices d'une maniere décente. C'est aolors qu'ils considerent cette multirude d'esprits, comme un Océan, qui remplit , toutes choses, qu'ils les vénerent, comme , s'ils étoient là haut avec eux, ou s'ils les a-" voient ici-bas à leut côtez.

Pour établir le culte des Esprits, Consucius allegue un passage du Xi Kim, a qui est fort singulier. "On demande, dit l'une des "Odes de ce Livre, si les Esprits assistent "aux sacrifices & reçoivent les vœux qu'on "leur adresse, c'est ce qu'on ne sauroit faciment déterminer: mais lors qu'on les "set negligemment, onse met dans une impussance beauçoup plus grande d'en èmet aduré. Car si ceux qui leur offrent des "sacrifices, avec tout le respect possible, ne peuvent avoir d'assurance positive de leur «Voi ci des sus les sus des sus les sus des sus

"présence, comment est-ce que ceux quine "les servent que par maniere d'aquit, en "pourroient être persuadez. Il faut avour que les Européens ont bien plus de soi que les Chinois: puisque la plûpart prient les Anges & les Saines, avec autant de confiance que s'ils savoient, par une revelation immédiate, que ces Esprits bienheureux ne sont occupez qu'à les écouter: quoi que leurs Livres Sacrez ne commandent point ces prieres, & ne promettent point qu'elles seront exaucées.

Les passages, qu'on vient d'alleguer, seroient une bonne preuve de l'ancienne Religion des Chinois, si malheureusement les mots Quei Xin, que le P. Intorceta traduit esprits n'étoient équivoques, & ne marquoient, selon les Interpretes Modernes, les deux premiers principes des corps , la matiere & la forme, ou pour parler leur langage In & yam, le parfait & l'imparfait; dont ils prétendent que toutes choies sont composees. Il y a apparence néanmoins que les P.P. Jesuïtes ont raison, & que les nouveaux Philosophes Chinois reslemblent fort aux Philosophes Grecs, qui expliquoient toutes les histoires, les fables & les céremonies de l'Antiquité Payenne d'une maniere Allegorique. On en peut voir des exemples dans les Opuscules thologiques, dont on a inserél'extrai deflus.

Confucius décrit ensuite l'obeissanc que les ensans doivent à leurs Peres, &

ES Historique de l'Année 1687. 371 consister une partie de ces devoirs dans les honneurs que les Chinois leur rendent, lors au'ils sont décédez. Il y exhorte ses Disciples par l'exemple des Rois Ven vam, Vu vam & Cheu cum, qui étant issus d'une famille de Rois Vassaux descenduë de Hoam ti, & montez sur le thrône impérial, a firent participans leurs Ancêtres de leur dignité, célébrant leur mémoire avec une pompe impériale, ou leur rendant les mêmes honneurs, que s'ils eussent eu l'Empire de la Chine. Non seulement leurs successeurs, les Rois vassaux & les Grands de l'Etat de la secte des Lettrez, suivirent cette contume. communiquant à leurs Ancêtres morts les dignitez que les descendans possedoient, quoique les Aieux ne les eussent pas euës; elle a même passé à tous les particuliers, en forte que les enfans honorent leurs parens décédez, selon le rang qu'ils tiennent dans le monde. Ainsi, si le fils est Mandarin, & que le Pere n'ait été qu'un simple Docteur, on l'enterre selon sa qualité de Docteur, & on lui sacrifie comme à un Mandarin. Que si au contraire le Pere à été Ministre d'Etat, & que le fils ne soit que Docteur, on ensevelit le Pere a selon le rang qu'il tenoit de inistre d'Etat, & on ne lui sacrifie ie comme à un Docteur. La raison e cet usage est que la dignité du défunt

#### 372 Bibliotheque Universelle

funt l'accompagne jusqu'au tombeau; & qu'il en doit paroître des marques dans les funerailles: mais que la dépense, qu'on fair pour les cétémonies, avec lesquelles chaque Chinois célebre la mémoire de ses Aieux, doit être proportionnée à la qualité de celui qui la fait; peu considerable, s'il est pauvre: somptueuse, s'il est riche; & Roiale, s'il est Roi. C'est peut-être en cela que consistent les Lettres de Noblesse, qu'on dit que les Empereurs de la Chine donnent à ceux qu'ils annoblissent, pour eux & pour leurs Ancêtres.

Du temps de Confucius a les Rois & les Princes du sang célébroient la mémoire de leurs prédecesseurs de cette maniere. Ils paroient les sales consacrées à cette solemnité de plusieurs armes, vases & inftrumens antiques: comme d'une épée avec un fourreau de pourpre, d'une sphere celeste, des armes de la famille enrichies de pierres precieuses, des marques. de la dignité, que les defunts avoient remplie,. des Loix fondamentales de l'Etat gravées fur des tables, de vestes & autres babits. brodez d'or, qu'on mettoit sur leurs tombeaux. Enfin on leur offroit des viandes & des fruits de la saison. Chaque famille avoit sa sale particuliere, & le rite oui lui étoit propre, & cette distribution se fai selon le rang de chacune, les honneurs, charges & le savoir de leurs chefs. Avant

& Historique de l'Année 1687. 272 an de la solemnité, les diverses familles s'invitoient munellement à un festin, où les inferieurs servoient les supérieurs, & les jeunes les vieux. Ce repas commun étant fimi, chacun se retiroit dans son cartier : mais avant que de se séparer entierement, tous les membres d'une famille mangeoient encore une fois ensemble, & se rangeoient alors, non selon leurs emplois, mais selon leur âge, en sorte que les plus vieux avoient les places les plus honorables. On faisoit les cérémonies de cette commemoration en robbe blanche, qui est l'habit de detiil du pais. On le porte aujourd'hui trois ans, pour la mort d'un pere & d'une mere, un an pour la perte d'un oncle ou d'un frere, trois mois pour celle d'une femme au lieuqu'une femme est obligée de le porter trois ans pour celle d'un mari. Les Rois ne fot deuil que de leurs peres & de leurs meres & ils le font aussi longtemps que leurs sujets; parce que la Loi suppose que les Princes ont aurant d'obligation, que les moindres du peuple, à

gu su su rapporte ensuite les instructions, que Consucius donna à Ngai cum Roi de Lu, sur l'art de gouverner. Le Elles contiennent des moralitez admirables; qui ne consistent pas simplement en des généralitez vagues, mais en des conseils particuliers & proportionnez à tous les besoins & à tous les états ou se peut trouver un Prince; de sorte qu'on peut dire, 2 p.60.

ceux qui leur ont donné la vie & l'éducation.

## 374 Bibliotheque Universelle

fans exaggeration, qu'il y a plus à apprendre dans ce second livre de Confucius, qui n'est pas fort gros, que dans les vastes & nombreux volumes de quelques

Peres de l'Eglise.

Quoi qu'on ait résolu de ne rapporter plus des sentences de Confucius, que celles, qui serviront à expliquer quelque coûtume, ou quelque point d'histoire, on ne sauroit s'empêcher de mettre encore ces trois maximes qui sont connoître l'expérience & la constance infatigable de ce Sage Chinois.

" & Soit que l'on naisse savant, c'est à di" re avec un esprit si pénetrant & si vis
" que l'on découvre & comprenne sans mai" tre les regles que j'ai données, dans tou" te leur étenduë; soit qu'il faille un peu
" d'étude pour se les rendre familiers; soit
" qu'on air besoin d'un long & penible tra" vail pour en venir à bout: il est rosijours
" certain que quand on est parvenu à un
" certain degré de science ou de sagesse,
" il est le même dans tous ceux qui le
" possedent, qu'ils y soient arrivez ou plû" tôt, ou plus tard. Il en est de même
" à l'égard des bonnes actions; soit qu'on
" les fasse savantages qui en revie
" nent; ou qu'on se fasse violence, pe
" aquerir l'amour universel: pourvu qu'er

& Historique de l'Année 1687. "on l'aquiere, qu'on possede la vertu à un "certain point, & qu'on ait assez de force » pour y perseverer constamment

" toûjours la même vertu, quelque faci-" lité ou quelque peine qu'on ait

» y parvenir.

Pour montrer que tous les hommes peuvent aquerir cette sagesse, cet amour & cette constance, pourvu qu'ils le veuillent, Confucius poursuit ainsi. ,, Quelque igno-" rant qu'on soit, si l'on brûle du desir " d'apprendre, & qu'on ne se rebute point " de l'étude de la vertu, on avance tou-"jours vers la sagesse. Quoi qu'on soit en-"core engagé dans les liens de l'amour », propre, pourvu néanmoins qu'on s'effor-,, ce de faire du bien aux autres, on s'ap-», proche de l'amour universel. Quoi qu'on ,, soit encore foible, pourvu qu'on ait une ", grande honte des choses deshonètes, & " une aversion constante de ce qui est illici-"te, on marche toûjours vers la fermeté " & la perfection.

" . Il y en a qui ne veulent pas appren-, dre, parce qu'ils ne profitent pas autant ", qu'ils souhaiteroient; mais qu'ils ne ces-" sent point d'étudier, qu'ils ne soient de-"venus savans. Il y en a qui ne veulent "point interroger [ leur maitre, ] parce ,, qu'ils ne comprennent pas assez pronte-" ment ce qu'il leur répond; mais qu'ils , ne cessent point de lui faire des questions, julqu'à

### 376 Bibliotheque Universelle

" jusqu'à ce qu'ils ensendent parfaitement fes réponses. Il y en a qui ne veulent pas méditer, ni faire des réflexions & des rai" fonnemens, parce qu'ils ne débrouillent pas d'abord & ne conçoivent pas clairement les sujets qu'ils méditent; mais qu'ils ne cessent point de méditer, jusqu'à ce qu'ils les conçoivent. Il y en a qui ne veulent pas faire le bien, parce qu'ils n'y sont pas rermes & constans; mais qu'ils ne cessent point de s'y exercer, jusqu'à ce qu'ils y, soient habituez, & consirmez: cat ce qu'un autre peut la premiere fois, vous le pourrez au moins la centieme, & si un autre en vient à bout la dixième fois, vous pouvez bien esperer de l'executer la millième. Pour entendre cette maxime de Consucius, il faut savoir qu'il ne parle que de l'étude de la morale & de l'exercice des vertus.

Lesiec'e de ce Sage n'étoit pas exemt de superstition. On croioit non seulement qu'il y avoit des pressentimens secrets d'un malheur prochain, & que les grands évenemens, comme la chûte des familles royales étoient précedez de signes sunestes; on avoit même la foiblesse de n'entreprendre presque rien de considerable, sans jetter une fort plaisante espece de sort. On prenoit une certaine herbe nommée Xi, qui a une tige de neus coudées de hauteur, qu bruloit sur le dos d'une tortuë, observation de sans personne l'éclat ou la vivacité de slamme, les mouvemens de sa tortuë

& Historique de l'Année 1687. 377. couleurs qui paroissoient sur son dos moucheté, & tirant de là un augure du bon ou

du mauvais succès d'un dessein.

A la verité nôtre Philosophe ne faisoit pas grand cas de ces pratiques superstitieuses, & il les blâme même assez ouvertement, \*néanmoins il n'osoit pas les rejettet tout à fait.

Ce Livre finit par des louanges que su su donne à Confucius, & par deux descriptions, l'une b du Saint suprême, & l'autre de l'homme parfait. Le Traducteur a mis à la fin plusieurs remarques tout de suite, qui font une espece de dissertation, où il tâche de prouver que les anciens Chinois croioient l'immortalité de l'ame, & qu'ils rendoient leurs parens morts un culte à peu près semblable, aux devoirs dont ils se seroient aquitez enverseux, s'ils eussent été en vie.

Le troisséme Livre intitulé Lunyu, ou Discours familiers est un recueil de demandes & de réponses sur divers sujets, ou d'entretiens de Confucius avec ses Disciples & plusieurs autres personnes. Il s'en faut bien qu'il soit aussi plein de matiete que le précedent: les Sectateurs de ce Philosophe y aiant mêlé plusieurs choses assez peu importantes, & xecueilli jusqu'aux plus menues circonstances de sa vie. Il y a néanmoins quelques faits remarquables, & qui pourroient servir à faire une vie de Confucius beaucoup plus

<sup>\*1. 3.</sup> Part. 3. P. 23. A P. 2. P. 76. b P. 88. c P. 90.

plus ample, que celle que le P. Intorceta donnée au public. On y trouve aussi des conseils tres-utiles, & plusieurs axiomes sur les vertus & les vices, les devoirs de la societé civile & le gouvernement des Etats. Il est divisé en dix Parties: mais il seroit à souhaiter que les R. R. P. P. Jesuïtes euslent distingué dans les neuf dernieres le texte du Su xu d'avecles comentaires des Interpretes; car quoi qu'il y ait des senteces qu'on reconnoît être de Confucius à leur noble simplicité, ou à leur brieveté Laconique, il y en a beaucoup d'autres, où il n'est pas facile de discerner la pensée de ce Philosophe d'aec celle de ses Commentateurs. On mettra ici quelques sentences de chaque partie, particulierement de celles qui ont rapport à quelque coûtume ou à quelque histoire.

A Sur un passage où Consucius donne cinq conseils à ceux qui ont à gouverner un Royaume de mille chariots; l'Interprete remarque que chaque Roi vassal de la Chine étoit obligé de tenir toûjours prêts mille chariots de guerre, pour le service de

l'Empereur.

"b Le vertueux ne mange ni ne boit pour "fe remplir de viandes & de vin; mais pour "vivre & réparer ses forces. Sa maison n'est "pas somptueuse, & il ne cherche point trop "ses aises & ses commoditez. Il est labo-"rieux & soigneux en ce qui le concerne, pront

& Historique de l'Année 1687. 379 », pront & fidele dans le commerce de la

», vie, prudent & réservé dans ses discours.

>> vie, prudent & réservé dans ses discours.
>> Cependant il n'a pas trop bonne opinion
>> de soi-même & ne s'en rapporte pas toû>> jours à ses lumieres; mais il cultive
>> l'amitié des sages, consulte les personnes
>> de probité, & prend leurs conseils & leurs
>> exemples pour regle. Certainement ce
>> sont-là des qualités d'un Philosophe, & ce>> lui qui les possede peut bien passer pour tel.

>> « Que le vertueux & le vrai Philosophe
>> ne se tourmente point de ce que le monde
>> ne le connoît pas, & ne lui donne point
>> d'emploi: mais qu'il s'afflige plûtôt de se
>> qu'il a si peu de connoissance des hommes

,, qu'il a si peu de connoissance des hommes, ,, qu'il ne sait discerner ceux qu'il doit éviter ,, de ceux avec lesquels il doit lier amitié. ,, b Celui, dit Consucius, qui s'attache à ", des dogmes étrangers, contraires à la do-", Etrine des Saints, & qui les enseigne aux ", autres, causera bientôt sa ruïne & celle de "l'Etat. Les Interpretes parlent ici de quatre Héresiarques, dont les sentimens ont cause de grands desordres dans la Chine. Li las # P. 9. 6 P. 15. \* P.396.402. pelloit

pelloit Mé, donnoit dans l'extrémité opposée, enseignant qu'on doit se négliger pour prendre soin des autres, aimer également tous les hommes, sans faire distinction de Parens & d'amis. Il pourroit bien être qu'on a outré les sentimens de ces Philosophes, dont l'un apparemment faisoit trop de cas de sa vie contemplative, & l'autre de la vie active.

" » Je ne sai, dit Confucius, de quelle " utilité peut être un homme sans foi, qui " n'est pas sincere dans ses paroles, & " constant dans ses promesses. De quoi " peut servir un chariot sans timon, ou

" une rouë sans essieu?

b Confucius étant étranger dans les Etats du Roi de Guei, un Ministre, qui avoit beaucoup de credit auprès de ce Prince, voulant porter nôtre Philosophe à lui faire sa Cour, lui demanda ce que signifioit ce Proverbe, qu'il valoit mieux s'adresser à çao le Dieu du soyer qu'à Ngao le Dieu tutelaire de toutes la samille, quoique le premier soit d'un ordre inferieur au dernier. Consucius, qui vit bien où ce Courtisan vouloit aller, lui répondit, qu'il ne suivoit point en cela le sentiment du vulgaire, parce que quand on a peché contre le Ciel il n'y a point de Divinité à qui on p'se avoir recours, pour obtenir le pari de ses sautes. Nos Traducteurs sici plusieurs réslexions pour prout e P.19.6 P.L.3. Part. II.P. 7.

& Historique de l'Année 1687. 38 a contre les Philosophes modernes de la Chine, que le Ciel marque l'Etre supreme

dans ce passage.

\* Le gouverneur d'une petite ville de la Chine, après avoir entretenu quelque temps Confucius, dit en sortant à ses Disciples: J'espere que le Ciel sera bien-tôt de vôtre maître un Mo-to vivant pour instruire le peuple. C'est qu'autresois on envoyoir un Mandarin, dans toutes les Provinces de l'Empire, pour publier les Loix de l'Etat & la doctrine des Livres sacrez, & qu'on assembloit le peuple au son d'une Clochette, qui avoit un battant de bois & s'appelloit Mo to, pour en venir ouir la Lecture. Mais lors qu'on avoit à proclamer quelque reglement militaire, on en sonnoit une autre qu'on nommoit Kin-to, & qui avoir un battant d'airain.

b Confucius louant un de ses Disciples nommé Gen yum. Il est doux, ditil, affable, maître de ses passions, & digne en un mot qu'on lui fasse regarder le Midi, c'est à dire qu'on le crée Magistrat, parce que tous les Tribunaux de la Chine sont tournez de ce côte-

là.

e Un autre Disciple de Consucius, nommé Tuem su. exerçant une Charge, dont il devoit rendre conte à son Maître, qui étoit alors un des premiers Mandarins

<sup>#</sup> P. 13. b. Part. III. P. 26. c P. 28.

### 382 Bibliotheque Universelle

darins de Lu, & aiant apporté beaucoul au delà de sa taxe, Reprenez ce qu'il y a de trop, lui dit ce Philosophe, si vous avez du revenu, plus qu'il n'en faut pour l'entretien de vôtre famille, il y a des pauvres dans les villages de vôtre ressort,

à qui vous pouvez le distribuer.

L'un des Disciples les plus paresseux de Consucius lui disoit un jour, pour s'excuser de ce qu'il n'avançoit pas, que cen'étoit pas saute de bonne volonté, mais parce que les forces lui manquoient. Ceux qui sont las, repartit le Philosophe, & à qui les forces manquent s'arrêtent au milieu du chemin; mais vous n'y êtes pas encore entré.

b On a pu remarquer dans plusieurs des Sentences, qu'on a rapportées jusqu'ici, la coûtume des Orientaux, d'instruire par des Paraboles & des Apologues. Cette maniere d'agir vient fort à propos, lors qu'on veut donner un conseil à une personne, qu'on craint de choquer, ou savoir son sentiment sur une affaire délicate. Lim cum Roi de Guei avoit un fils nommé Quai quei, qui sur contraint de se retirer dans le Royaume de Cin, parce qu'il avoir attenté à la vie de sa Marâtre soupçonnée d'adultere. Sur ces entresaires, Lim cum mourut, & le peuple Che le sils de l'exilé sur le trône. Il y en qui n'approuverent pas ce choix, & qui crivirent à Quai quei de revenir; mais se

### & Historique de l'Année 1687. 383

me voulant pas lui ceder la couronne, envoya Secretement des soldats sur la frontiere pout lui empêcher l'entrée. Ce different partageales esprits de tout le Royaume. Ceux qui tenoient pour le fils, disoient que le Pere étoit déchu de son droit, par son des-Cein parricide. Mais ceux, qui étoient dans le parti du Pere, soutenoient qu'un fils pouvoit s'emparer du trône de son Pere, sous quelque prétexte que ce fût. Les Disciples de Consucius, pour découvrir de quel côté leur Maitre penchoit, lui demanderent son sentiment sur cette autre Histoire. Un Roi de cu che avoit trois enfans, & comme il aimoit davantage le plus jeune, il le déclara son héritier par son Testament. Ses sujets ne purent souffiir ce choix, ils dirent qu'il étoit contre les Loix de la Nature & de l'Etat, & offrirent la couronne à Pe y, qui étoit l'ainé. Celui-ci, préferant l'oberilance aux dernieres volontez de son Pere, à son droit & au desir des peuples, la voulut ceder à Xo ci son cadet : mais Xo.ci, n'étant pas moins généreux que son frere, refusa de l'accepter, disant qu'elle lui appartenoit par la naissance. On fit de vains lestorts pour vaincre la générolité de l'un ou de l'autre, on n'en put venir à bout, & les deux freres, pour se délivrer de l'importunité de leurs partisans, abandonnerent la Cour & le Roiaume, après quoi les Etats couronnerent le puiné. On demandois dons à Confucius, ce qu'il pen-

## 384. Bibliotheque Universelle

soit a lagénérosité de Ps y & de Xo çi? Ele est admirable, répondit-il, & l'antiquité n'a rien produit de plus grand que ces deux freres; mais qui m'assurera qu'ils ne s'en repentirent point, lors qu'ils virent leur puiné su le trône? Les Disciples de nôtre Philosophe comprirent à cette réponse, que leur mairre tenoit le parti de Quai quei contre son fils.

" Je n'ai jamais vu personne, dit Consucius, qui eut tant de joie d'être vertueux,

que d'être beau & bien fait.

b Ki lu demanda un jour à nôtre Philofophe quel culte il falloit rendre aux Esprits? Vous ne savez pas encore, répondit-il, servir les hommes, que vous voyez tous les jours, comment pourriez vous servir les Esprits, que vous ne voiez pas? Souffrez donc, dit le Disciple, que je vous prie de me l'apprendre. Vous ne savez pas encore vivre, repartit le Maître, comment sauriez vous mousit?

Un autre Disciple de Confucius, nommé Fanchi lui demadoit ce que c'est que la pieté? C'est, dit-il, aimer tous les hommes. Et en quoi consiste la prudence peursuivit Fanchi? à les connoître, répondit le Philosophe. Mais qu'a r on besoin de prudence, repliqua le Disciple, s'il faut les aimer tous indisteremment? Un Magistrat, repartit le Mastre, qui favorise les gens de bien, & laisse là les méchans, fait en sorte que les méchans deviennent gens de bien.

A Part. v.p .58. b Part. VI.p .71. c p. 84.85.

& Historique de l'Année 1687. 383

a Sur la fin de la septiéme Partie, il y a un passage de Confucius, qui fait allusion à une histoire remarquable. Vutim , ou suo zum, le vintiême Empereur de la seconde famille, se promenant dans le jardin, où son Pere Siao ye étoit enterré, & pensant aux moiens de faire refleurir la justice & les Loix dans ses Etats, il eut une vision d'une personne inconnuë, dont le teint, les traits, & la taille lui demeurerent si bien imprimez dans le cerveau, qu'en aiant fait la descriprion devant ses conseillers, & les aiant assurez que Xam ti, ou le Dieu Souverain, lui avoit révélé que ce seroit celui qui rétabliroit le bon ordre dans son Rojaume, il fut résolu qu'on feroit chercher par tout cet homme divin. \*On en trouva un qui lui ressembloit, à Fu yen, aujourdhui Pim lo, ville de la Province de Xan si. Il étoit à travailler avec d'autres Massons, & s'appelloit Fuyve. On le mena en Cour, & on le fit aussi tôt Ministre d'Etat. Il s'aquita très-bien de cet emploi, durant 59.ans, & laissa divers enseignemens à la posterité, qu'on trouve encore dans le V. Livre du Xu kim,

b Le Sage, dit Confucius, a trois sortes de craintes, il craint les ordres du Ciel, il respecte les Grands, il révere les paroles des Saints. L'insensé au contraire néglige les préceptes divins, méprise les Grands, & se moque des Oracles des Saints.

Tome VII.

A Part, vii.p.109. \* Avant J. C. 13247

Part, viii. p. 119.

" Que ceux qui passent les jours & les nuits à manger & àboire, faute d'occupation; sont peu capables de faire quelque chese de bon? N'y a-t-il pas des Echecs?qu'ils y jouent : car encore vaut il mieux passer le semps à ce jeu, que de ne rien faire.

Comme Yao, Xun, Tam & Vu vam passent pour des modeles de pieté, entre les Empereurs de la Chine, on site Kie, & Chen les deux derniers Rois de la premiere & de la seconde race, pour des exemples de eruauté & de tyrannie. On tient que la maîtresse du dernier \* a inventé la méthode,dont on se sert en ce païs-là, pour empêcher les pieds des femmes de croître. b Ce Prince avoit deux oncles & un frere Le premier, nommé Kieu, fur mis en prison, pour avoir parlé un peu trop librement à son Neweu, & condamné à un esclavage perpetuel, qu'il supporta patiemment. Il feignit d'avoir perdu l'esprit, de peur qu'on ne lui stât la vie. Pi con, qui étoir le second, pré-ferant une mort honorable à la honte que son Neveu faisoit à la famille imperiale. après s'être préparé à souffrir constamment les supplices les plus horribles, alla trouver l'Empereur, & lui représenta vivement les. desordres, où ses débauches & ses cruautez plongequent l'Etat. A tout cela Chen ré-pondit sans s'émouvoir : J'ai oui dire que le cœur d'un Saint homme a sept trous, Pi con

" Part. IX. p. 131. \* Avant J. C. 1143. Tab. Chron.p.9. bp.132. 133.

& Historique de l'Année 1687. 387 Pi con se croit un Saint, j'ai résolu d'en faite tout à l'heure l'expérience sur lui. Là dessus il commanda de l'égorger, & de lui arracher le cœur.

Sur la fin de la 9 Partie, son trouvers plusieurs bons mots, qui ont été dits à Confucius pendant ses voiages, sur ce qu'il aimoit mieux abandonner les charges, que de resister aux oppresseurs de l'Etat avec risque de sa vie. Mais il est temps de finir en rapportant ici une histoire de l'Empereur Chin tam que nos lesuïtes ont tirée du Xu kim, & inserée dans une note sur un pasfage de la 10 Partie. b Ce Prince fondateur de la seconde Race Imperiale, durant une secheresse, qui avoit déja duté sept ans aprés avoir en vain fait une infinité de prietes & de sacrifices, résolut de s'offrir lui-même en holocauste au Ciel, pour expier les pechez de son peuple. Aprés avoir fait une retraite & un jeune de trois jours, pour s'y préparer, ce bon Empereur alors agé de 94 ans, se fit raser la baibe, couper les ongles, se cou-vrit de peaux de brebis, & aiant fait atteler deux chevaux blancs à son char, pour prendre toutes les marques de deuil, il s'en alla, avec toute sa Cour, qui le suivoit dans un équipage non moins lugubre, vers un lieu nommé Sam lin, ou la forêt des meuriers. Il y avoit en cet endroit, un côcau destiné aux sacrifices, où ce vénérable vicillard monta à quatre pieds, pour mieux reffem-

# p.134.135. b Part.x.p.152.

ressembler à une victime, puis levant les mains au Ciel, il le pria de répandre sur lui toutes les peines, que les divers membres de son empire avoient méritées ; 1. soit que le mal vint de sa Cour, que son Gouvernement eut manqué de moderation & d'équité, 2. que les depenses de son Palais eussent été trop grandes ,3. ou le Luxe des Princesses excessif, 4. soit que les Magistras eussent corrompu la justice, 5 ou que le peuple n'eut pas fait son devoir, 6 ou qu'on eut mal observé les céremonies sacrées. A peine le pieux Chin sam avoit achevé de parler , que le Ciel sit connoître qu'il étoit appailé, par une pluie subite, qui rendit la joie aux peuples , & la fertilité aux Campagnes. Ceci arriva 1756 ans avant Icfus-Chrift,un fiecle avant Moile, & fept ans avant la mort de cet Empereur.

111. On ne s'arrêtera pas long-temps sur la troisième Partie de ce recueuil, qui est une Table Chronologique des Rois de la Chine; parce qu'on en a déja tiré plusieurs choses, pour faire l'abbregé qu'on a donné de la Religion & des antiquitez de l'Empire Chinois. Elle est composée de deux Parties, dont la premiere contient en 20.p. les principales actions des Rois, qui ont precedé la venue de Iesus-Christ, & qui ont occi successivement le thiône depuis Hoam durant 45 Cycles, c'est à dire 2698 ans Sauveur du monde étant né, selon l'I commune, la 58 année du 45 Cycle, &

& Historique de l'Année 1687. 389

premiere de Hiao Pim ti, c'està dire l'Empereur obeisant & pacifique. La seconde partie, depuls I. C. jusqu'à l'an 1683. est beaucoup plus étenduë, aiant 70. p. Il y a une préface au devant de chaque partie, où le P. Couplet explique diverses difficultez de la Chronologie Chinoise. Après la premiere préface, on trouve une Table généalogique des trois premieres familles Imperiales, qui ont regné, depuis Hoam ti, 2449. ans, c'està dire plus long-temps que les 19. qui les one fuivies.

Dans la seconde Partie, l'Auteur rapporte que la 8 année du Regne de Tai çum,. # il vint dans la Chine des Ambassadeurs de diverses nations trés-éloignées, dont l'air , les habits & les manieres paroissoient fort étranges aux Chinois. Là dessus il conjecture que ces Etrangers étoient 72 Pasteurs, que le Patriarche des Indes & de la Chine, qui demeuroit à Mossus, envoia, vers ce temps-là dans ce grand Empire, pour y prêcher lesus-Christ. Ils y firent de si grands progrés, si l'on en croit le Tesuite Kircher, qui a pour garant un an-cien Manuscrit Arabe de la Bibliotheque du Roi & un monument de pierre, deteri en 1625. dans la Province de Xensi, qu'ils convertirent un Roi de la Corée, répandirent l'Evangile en dix Provinces, & y batirent plusieurs temples. Cela dura jusqu'à la 15 année de la Reine Vu heu, b qui R

# L'An de Grace 637. b L'an 6991

#### 390 Bibliotheque Universelle

fit aux nouveaux Chrétiens une persécuion de quinzeans. A ce contele Christianisme auroit été 80 ans dans la Chine ou floil fant , ou persecuté. N'est-il pas éconnant que les Historiens Chinois, qui rapportent jusqu'aux minucies de ce temps-là, ne disent pas un mot d'un si grand évenement ? On laisse à juger au Lecteur, si ce filence procede ou de l'inexactitude & dela malice de ces Historiens, ou si le zele du P. Kircher ne lui a point fait prendre un monument supposé pour un veritable ? On finira en avertissant le Public que le P. Couplet ne nous donne pas cette Table Chronologique, pour une Traduction; mais pour un extrait de diverses Annales Chipoiles.

#### XV.

#### THEOLOGIENS PROTESTANS.

I. JOH. BRAUNII necessaria DEFEN-SIO Contra Protestationem & Narrationem Apologeticam IOH. MARCKII. Ventilantur Quastiones Theologica dissicillima: I. De Perjonalitate, 2. De Unione Hypostatica. 3. De Christo qua Mediatore adorando & passo. 4. De Conscientia. 5. De Judice Controversiarum. 6. De sansificatione Fæderis GraHistorique de l'Année 1687. 391 ziz. Groningz Typis Car. Pieman 1687. Pagg. 30.

Oici des Disputes de deux Professeure de Groningue, sur lesquelles on ne s'arrêtem pas beaucoup; parce que bien des gens les trouvent encore moins essentielles, que celles que les Peres du IV. Siecle avoient sur les trois hypostases. On se contentera d'en faire l'histoire en peu de mots & d'en indiquer le sujet.

Le 10 de Decembre 1686. M. de March & M. Bertling Professeurs, l'un en Théologie & l'autre en Philosophie à Groningue, se présenterent devant le Senat Aca-demique, pour l'avertir, par une Protestation publique, que dans une Dispute que M. Braun leur Collegue devoit dé-fen dre le lendemain, il y avoit de Thoses, qu'ils jugeoient sire peu conformes aux fon-demens de la Religion Chrétienne, comme ils sout exprimez dans nos Confessions des foi. Ces Theses sont, dans la Dispute xxxv11 de l'Abbregé Theologique de: M. Braut, & ils les rapportent de cettemaniere. 1. Que la personalité en Dieu n'est qu'une pure négation, qui n'a rien de po-fitif. & quest l'on met quelque chose de positif en Dieu, outre son essence, on le consoit comme un Etre composé: 2 Th. 2. Que la-Personalité du Fils de Dieu a été changée avec la Personalité du Dieu-homme, an sorte que la personalité de Jesus-Christ, n'atn'appartient pas plus à sa Nature Divine, qu'à M Nature humaine. 3. Th. 3. Quò Jesus-Christ n'a pas souffert, en qualité de Médiateur. 13 Th.

M. Braun fit une Protestation opposée, le 16 du même mois, où il se plaignit, comme c'est l'ordinaire; qu'on avoit tronqué & mal pris ces paroles, ajoûtant qu'à L'égard des deux premieres Theses, il avoit soutenu la même doctrine deux ans auparavant, sans que personne y eut trouvé à redire. Là dessus M. de Marck publia un écrit, pour justifier sa protestation , sous le titre de Narratio Apologeti. sa Protestationis atque oppositionis Marchii, où il avoue qu'il croit son Adverfaire Orthodoxe sur les points dont il s'agit, qui sont les Mysteres de la Trinité & de l'Incarnation, mais il soutient qu'il s'est expliqué d'une maniere, qui pourroit le faire soupçonner de Sabellianisme. C'est de quoi M. Braun se défend dans ce Li-

Mais afin que le Lecteur puisse juger de ce differend par lui même, on mettra ici en François les Theses, que les adversai-res de l'Auteur ont censurées. Elles sont contenues, comme on a dit, dans la Dispuze xxxvII. qui traite de la Personne de Iefus-Christ, de l'Union hypostatique, & de Ia communication des Idiomes.

Après avoir dit sur la fin de la xxxvi Dispute f. 19. Que Iesus-Christ est vrai Dien

& Historique de l'Année 1687. 392 Dieu & vrai homme, & que l'union desdeux Natures ne s'est faite, ni par changement, ni par conversion, mais par assom-ption, une personne Divine aiant pris à soi la nature humaine, & s'étant manifesté en elle : il dir que a cette union est appellée personnelle, parce que le sils de Dieu, n'à pas pris la nature humaine, comme un in-Arument, qu'il voulut laisser là, après s'en être servi, de même que les Anges ont souvent pris des corps, pour un temps, qu'ils ont ensuite quittez : qu'il ne l'a pas prife non plus comme un homme prend un habit dont ilse revêt : mais qu'il s'est uni avec elle, à peu prés comme l'ame s'unit an corps , & forme une seule personne , ou

un seul tout, qu'on appelle homme. Il ajoûte ensuite b qu'il a montré ail-Leurs \*, que le mot de personne marque une substance individuelle, spirituelle, & qui ne fait point partie d'un autre, & que la substance ofiderée d'une maniere ab-Araite , manifte pas dans l'incommuni. enbilité ; mais dans l'incommunication [c'est'à dire que ce qui constitué l'essence de la substance n'est pas une proprieté qu'elle ait de ne pouvoir être jointe à un autre être ; mais l'existence actuelle, par laquelle elle subfifte séparée de toute autre. De là l'Aureur tire cette conclusion que la subsi-fience ne consiste pas en quelque chose de-

\* # Difp.xxxv11.5.1. b 5.2. \* Difp.xx.de Ginit .

#### 94 Bibliotheque Universelle

posirif, comme si cette proprieté ajoutoit quelque chose de réel à la substance : [ mais que ce n'est que la substance même, conside-rée entant qu'elle existe. ] Il le prouve s. parce que personne ne peut dire ce que c'est que ce politif: 2, Parce qu'il s'ensuivroit que les personnes seroient composées de leur nature & de ce positif, qu'on appellezoit subsistence. Ajoutez à cela que ce positif aiant ausli sa nature, il y auroit dans chaque personne divine deux natures & un être composé. 3. Parce que ce positif seroit in-utile, & que toute substance Individuelle, spirituelle, & qui ne fait point partie d'un autre est par cela même une personne. Il conclut encore de là, a que si une substance finguliere est unie à une autre, en sorte qu'elles ne fassent qu'un tout , ni l'une ni l'autre ne pourra être appellée personne, & que si ce sont deux natures spirituelles, qui soient ainsi unies, elles ne formerone qu'une seule personne.

Aprés avoir expliqué les effets de cette. Union personnelle, dont l'adoration est un des principaux, on examine cette questions. Le se le

& Historique de l'Année 1687. 395

union trés-intime & personnelle. On répond ensuite, avec cette distinction: que si l'on entend par Médiateur la personne divine, qui nous a rachetez, & les biens que sa Médiation nous a procurez, il n'y a point de doute que cette personne ne soit adora-ble, & qu'un des motifs les plus pressans, qui nous engagent à l'adorer, ne foit les.

graces qu'elle à répandues sur nous:

Mais si l'on prend cette phrase, en qualité de Mediateur, d'une maniere abstraite, & qu'on veuille soûtenir que la Médiation, ou la charge de Médiareur, est le fonde-ment, ou la cause formelle & prochaine des hommages que nous devons à Iesus-Christ, on nie qu'il soit adorable préciséthent en certe qualité. La raison en est que le Médiateur est Dieu & homme, & que de l'adorer uniquement sous cette idée; ce seroit adorer un homme:

On objecte à cela que Iésus-Christ est tout-savant, & tout-puissant, entant que Médiateur, & qu'il est mort en cette qualité, quoi qu'il ne soit tout-savant & tout-puissant qu'à l'égard de sa nature divi-ne; qu'ainsi il est adorable entant que Médiateur, quoi qu'il n'y ait que la nature Divine, qui mérite d'être adorée. A cela-M. Braun repond que pour parler absolu-ment & dans une exactitude Métaphysique, on doit nier que la cause formelle de la toute-science & de la toute-puissance soit la Médiation : c'est à dire que le-R . 6.

fus-Christ n'est pas tout-savant & tout puissant, consideré précisément comme Médiateur, mais comme Dieu. Qu'on doit nier de même, que la cause formelle de la passion du Sauveur soit la Médiasion : c'est à dire que Iesus-Christ n'est pas mort simplement , parce qu'il étoit Médiateur, mais parce qu'il étoit hom-me, & qu'il avoit une nature humaine susceptible de souffrance. Que cependant on avouë que le Médiateur est tout-savant, zout-puissant, & qu'il est mort ; qu'il faldoit même qu'il fur tout-savant, tout-puisfant & qu'il mourût, afin qu'il pût être Me. diateur : mais que cela n'empêche pas que la Divinité ne soit la vraie cause de la toute-Science, & l'humanité celle de la passion de Icfus-Chrift.

On dira peut-être que cette exacti-tude est fort inutile, & que les Chrétiens Se mettent pen en peine de ces distin-Ctions , lorsqu'ils adorent Jesus-Christ. Mais les Théologiens Réformez s'y sont erus engagez, pour s'éloigner du Systeme embatalle des Ubiquitaires, & de celui de Sociniens.

Ceux qui voudront savoir ce que M. de March trouve à redire à certe doctrine peuvent lire le Livre qu'on a cité de Îni , & un autre par lequel il répond à la Défense de M. Braun , & qu'il a intitu-16

& Historique de l'Année 1687. 397

JOH. MARCKII. Appendix Narrationiu Apologetica qua Defensio J. Br. adiexamen uocatur. 8. Groningæ 1687. pag. 190. & se trouve à Amsterdam chez Borstius.

Utre les trois Theses, dont on a parlé, M. de Marck en impute deux autres à son Collegue, que voici. 1. La. Conscience ou la Raison, est un Oracle Sacré, & ne peut ni tromper, ni être trompée. C'est à elle qu'il appartient de juger souverainement des Controverses & du sens de l'Ecriture. 2. Dans l'étar de la Nature corrompuë, on peut sort bien dire que nôtre ame peut eviter & ne pas saire ce à quoi elle n'est pas contrainte.

M. Braun tepliqua par un autre Ecrie

intitulé..

3. JOH. BRAUNII Responsió ad Appendicem Narrationis Apologetica Joh. Marckii. 4. Groning x. pag. 104.

I L'est divisé en Jeux parties. La premierre contient la discussion de quelques disputes personnelles, qui ont sans doute été ause que M. Miles Députez de la Province ont fait cesser cette Dispute. La secondecontient un nouvel examen des questions, proposées ei-dessus.

A l'égard de la Conscience, on a remarqué ailleurs que, de l'aveu d'un Savant

Theo.

Théologien , a ce n'est qu'une dispute de mots; ceux qui tiennent la conscience infaillible entendant par là la Conscience ou la lumiere naturelle, cette Loi immuable, selon laquelle Dieu jugera les hommes, & les autres comprenent sous ce nom la pluspart des opinions, que l'on a en matiere de Religion. b Ce qui oblige les pre-miers à sourenir l'infaillibilité de la Conscience & de la droite raison, est, selon l'Auteur, que l'esprit d'Anti-Christianisme, qui tache de s'introduire dans toutes les societez Chrétiennes, commence d'abord par prêcher aux peuples que leur conscience peut le tromper, & que toutes leurs lumie-res peuvent être faulles, a sin que se désiant d'eux mêmes, ils se soumertent aveuglément aux décisions d'un Synode ou d'un Concile.

2. M. Braun nie d'avoir jamais rien enseigné, qui tendit à nier la corruption & l'impuissance de l'homme: & dit qu'il a seulement soutenu, avectous les Philosophes, modernes ,, que ce n'est pas l'enten dement,. mais la volonté, qui est la source de toutes les erreurs: d'où il s'ensuit que tout homme peut se garantir de l'erreur, pourvu qu'il le veuille, & qu'il s'abstienne de juger deschoses, jusqu'à ce qu'il en ait une percep-

4. IOH

M. Witsins Bibbio, T. V. b Defens. No.

JOH. MARCKII Analysis Exegetica Capit. LIII. Iesaia, in quà alia complura Vaticinia de Messia illustrantur. Accedit mantissa Observationum Textualium. 8. Groningæ. 1687. pag. 476. & Se trouve à Amsterdam chez. Borstius.

L n'y a point de doute que ce Livre n'ait.

une approbation plus générale parmi lesRéformez, que ceux que l'Auteur a écrits.

contre M. Braun, puis qu'il n'y réfute que les Juifs, & ceux d'entre les Interpretes.

Chrétiens, qui ne croient pas qu'on puisse tirer contr'eux des preuves démonstratives du Chap. Lill d'Isaïe. Il y propose en peude mots, les sentimens de divers Commentateurs sur tous les termes. & routes les phrases de cette Prophetie, & choisit celuiqui lui agrée le plus, qu'il consime par diverses raisons de Critique & de Theologie, par des passages des Peres & de l'Ecriture Sainte. Il y a au devant de ce Traité, qui est divisé en CC Paragraphes, une Table Analytique, où l'on pourra voir le but & la mastiere de cette Prophetie, & les vues qu'Ilsaïe avoit, selon M. de Marck.

On a mis à la fin un Recueuil de Remarques sur xv Passages du V. & du N. Testament. On y trouve entre autres l'explication de la Loi du Levitique xxvII, 28, 29, touchant les Anathemes, a qu'on mettra ici, parce qu'elle est extrémement difficile,

\* Deut. XII, 31. 2 Ron XVII.3. † Exed,

& Historique de l'Année 1687. 101 faisant main basse sur tout, ou les déserteurs, qu'on faisoit mourir sans rémission. M. de Marck croit 1. que cette Loi regarde tous les particuliers d'entre les Juifs, & que la mort qu'elle ordonne d'infliger est une vraie mort corporelle, mais non pas un facrifice qu'on fit sur l'autel : 2. Que les Peres n'avoient pas droit de dévouer leurs enfans, ni leurs esclaves Hebreux, ni les terres,qu'ils avoient achetées jusqu'au Iubilé; parce qu'ils n'en étoient pas les proprietaires, mais seulement les tuteurs & les économes : 3. Qu'il n'y avoit que les Esclaves Cananéens, & des autres nations dévouées à la malediction, qui pussent être les objets snalheureux de cet Anatheme. 4. Que Iephté, pour avoir mal entendu cette Loi, pecha en faisant mourir sa fille.

Outre ces Ouvrages, & les Exercitationes Iuveniles, dont M. Bayle a parlé dans ses Nouvelles, a le public est redevable à M. de Marck de l'édition des œuvres de Cloppenburg son Ayeul, dont voici le

titre:

JOH. CLOPPENBURGIT, Opera omnia Theologica, nunc demum conjunctim edita, diligenter recensita, & indicibus copiosi locupletata Tom. 1. continens exegetica & didactica pag. 1133. Tom. 11. cont. eleptica pag. 1008. Amstelod. ap. G. Borstium.

E premier Volume comprend trois Ot. vrages de Critique considérables. La premier est une Dissertation sur l'antiquité, l'usage & l'abolition des sacrifices. Le second contient I. une Lettre à Leuis de Dien, sur le jour auquel Tesus-Christ & les Juifs firent la Paque. L'Auteur, pour concilier les Evangelistes là dessus, dit qu'outre l'agneau Pascal, qu'on égorgeoit dans le Temple, le 14 de la Lune de Mars,& qu'on étoit obligé de manger tout entier le soit du même jour, on immoloit aussi un bœuf, dont on pouvoit manger le lendemain. Levit. vII: 16. Il tient que ceze coutume est marquée Deut. xvI: 2, & que c'est ce bœus, qui est appellé la Pâque Ican. xvIII: 28. 2. Unde Dissertation, & diverses Lettres de l'Auteur & de Louis Cappel fur cet sujet & sur le Sabbat Deuteroproten second-premier Luc. vi : 1. où l'on verra aussi le sentiment du célebre Grotius, que M. Cloppenburg examine. Le troissème renferme un commentaire sur le ch. LIII d'Esaie; & des notes critiques de l'Auteur & de Louis de Dieu, sur divers passages de l'Ecriture Sainte. Il y a diverses remarques eurieuses, dont voici un exemple. « L'Auteur de l'Epître aux Hebreux ch. vi : 1. & sniv. parlant de Iesus-Christ, & le comparant à Moise, pour l'élever au dessus de lui, aprés avoir dit que Iefus est l'Apôtre & le Pontife da la Religion que nous professons, ajoûte mist il

& Historique de l'Année 1687. 403 ซลี ซอเท็บสานเ ล่งอา : ce qu'on traduit ordinairement, qui est sidele à celui qui l'a établi dans cette charge. Ce n'étoit pas apprendre une chose fort singuliere aux Hebreux que de leur dire que Iesus-Christ, qui étoit alors dans le Ciel, étoit fidele à fon Pere; & l'on ne sait à quel propos l'Ecrivain Sacté mêle là cette fidelité, ni à quoi cela sert pour relever l'Auteur de l'Evangile par dessus celui de la Loi. M. Cloppenburg dit que le mot de Pistos a lignifie celui à qui on a confié le soin d'une maison, un économe ; que [DN] Neeman marque ausi en général celui qui est établi dans une charge, & en particulier un économe, ou inspecteur; qu'ainsi il faut traduire 1 Sam. III: 20 de cette maniere; & tout Ifraël connût que Samuel étoit neeman consacré ou installé pour prophete du Seigneur. Nomb. XII: 7. Il n'en est pas de même de mon serviteur Moife , qui est neeman établi sur toute ma maison, ou qui en est l'inspecteur. C'est par cetteraison que les Luifs dans leurs Livres de prieres appellent Moïse Neeman beth le conducteur de la Maison: 1. Tim: 1-15 pistos lógos est un discours digne de créance. De Dieu tombe d'accord de cette explication : de sorte que, selon eux , l'Apôtre, aura voulu dire que lesus-Chrift est le fiduciarins, l'agent de son Pere, celui auquel. il a donné plein pouvoir sur toute sa Maison, comme il avoit fait autrefois à Moise.

Le quatrième Traité de ce volume con-cerneles Usures, & les autres regardent diverses matieres de Théologie. Le second volume est aussi tout de disputes Théologiques contre les Catholiques R. les Ana-baptiftes, les Rémontrans & les Sociniens, On y trouve aussi une histoire de l'origine. des progrés & des diverses sectes des Anabaptistes & de la naissance du Socinianisme.

ELIA GREBENITZ S. Theol. D. Profess. publ ord. & Fac. Theol. Senioris, Tractatus de S. SCRIPTURA vero usu, solis 1 rotestan ibus proprio, in 4. Francofurti ad Oderam 1687. pag. 120.

E Tivre est une response à XII deman-des que M. Hacki publia en Latin, sans marquer le lieu, l'année, ni le nom de l'Auteur, & par lesquelles il prétendoit convaincre tous les Protestans en général, qu'ils ne peuvent regarder l'Ecriture com-me la Regle de leur foi.

Si la Controverse, qui est entre l'Eglise Romaine & les Protestans sur l'autorité de l'Ecriture Sainte, étoit moins connue, il faudroit donner le détail des douze argumens, que M. Hacki propose, & de la Réponse que M. Grebenitz y fait; Mais comme ce n'est que la méthode du Pere Veron tournée d'une maniere plus étendue, & que les Catholiques moderez en ont honte; que d'ailleurs cette méthode n'est qu'un pur Sophifme.

Cophisme, qu'on peut rétorquerfacilement contre l'Eglise Romaine, on se contentera de remarquer que les Protestans ont cet avantage sur les Catholiques dans cette dispute, qu'ils ont les Peres de l'Eglise pour eux, & la raison. C'est ce que M. Grebenitz prouve par leur autorité, & par plusieurs

argumens. On ne peut cependant se dispenser de rapporter la manière dont il rétorque l'argument de Mr. Hacki: "Où l'Eglise Ca-,, tholique Romaine à seule la vraie Ecri-,, ture, l'édition, la version, le sens, & l'in-., terpretation veritable des Livres sacrez, ,, & étant seule l'Eglise Catholique, Apo-,, stolique, infaillible, perpetuelle, elle en a ,, tellement les veritables marques, la pure ,, prédication de la parole de Dieu, la dis-, pensarion legitime des Sacremens, les , vrais Ministres de l'Eglise, leur institu-, tion, propagation & réformation verita-, bles, le symbole, les Carechismes, la soi, ,, & la doctrine Orthodoxe, qu'aucune "Eglise n'a les mêmes avantages, ni ne les " peut avoit ; ou elle n'a rien de tout cela. ", Si elle n'a rien de tout cela , tout ceque "Mr. Hacki objecte aux Protestans re"tombe sur son Eglise. Si elle possed seu"le tous ces avantages, il faut qu'elle le
"prouve par des argumens démonstratifs,
"par l'Eglise Romaine même, ou par ses
"taisons, ou par sa tyrannie, qui sont ses
"derniets argumens plus efficaces que , ceux

», ceux qu'elle tire de la parole de Dieu. Ot , ses persécutions ne prouvent pas plus , qu'elle soit la veritable Eglise, que celles , que le Paganisme emploioit autresois, , prouvoient qu'il sût la veritable Eglise. , Ses raisons ne sont pas non plus démon, stratives, comme le reconnoit Gregoi-», ittatives, comme le reconnoit Gregoi», re de Valence. Le témoignage qu'elle
», se rend à elle même ne l'est pas aussi, car
», outre que c'est prouver la disticulté par
», la dissiculté même, & être juge en sa pro», pre cause, & que l'Eglise n'a point défini
», qu'elle ait seule ce que M. Hacki exige
», des Protestans : on demandera quelle est
», cette Eglise, dont on emploie l'autorité.
», Ce ne peut pas être l'Eglise Romaine,
», puisqu'on lui conteste ce droit, & qu'on
», n'est pas encore d'accord si cette Rollise », n'est pas encore d'accord si cette Eglise », consiste dans l'Eglise Représentative, ou », dans la Collective, ou dans la Représen-», tative & la Collective, ou dans la Repré-"sentative & la Collective tout ensemble; puis qu'on dispute si l'Eglise Collective pest le College des Cardinaux, ou le Con-cile Ecumenique, ou rous les Chrêtiens? por selon l'Eglise Rom. ce qui est con-troversé est incertain. De plus, ou le té-"moignage de l'Eglise est fondé sur l'E-"criture, ou il n'y est pas fondé: S'il y est "fondé, on tombe dans un cerele vicieux, "est on prouve l'Eglise par l'Ecriture & "l'Ecriture par l'Eglise, c'est à dire ce qui "est incertain par ce qu'on croit encore " plus

& Historique de l'Année 1687. 407 " plus incertain. Ajoûtez à cela que l'E-" glise R. prétend que l'Ecriture est cor-» rompue dans les originaux. Si le témoi» gnage de l'Eglise n'y est pas fondé, & , qu'il le soit sur elle même, c'est un rémoi-», gnage humain , qui peut être trompeur; », c'est le Pelagianisme, qui veut que l'hom-" me croie sans le secours du S. Esprit; ou " c'est un témoignage d'Enthousiastes & ,, de Fanatiques, qui ont le S. Esprit sans la », parole de Dieu; c'est un témoignage .. Anti-Chrétien, qui attribue à l'Eglise ce " qu'elle refuse à l'Ecviture, & qui se met » au dessus de Dieu. Si on doute de la cer-" titude de l'Ecriture, parce que chaque se... " cte précend l'avoir de son côté; pourquoi " ne doutera-r-on pas de l'Eglise, que cha-, que Ch etien croit étre renfermée dans , fon partif

C'est la recrimation des argumens de M. Hacki contre l'aurorité de l'Écriture Sainte, à quoi Mr. Grebenitz prétend qu'on ne peut repliquer. Il promet de donner au public une réponse particubere à toutes les instances, que les Controversistes Romains ont faites jusqu'ici sur cette matiere.

7 JOANNIS MEYERI S. Litt Doct. & Prof. UXOR CHRISTIANA sive de conjugio inter duos, déque incestu & divortiu disfertationes tres, in qui bus varia Theologorum ac Juris-co fultorum judia cia, & ad dubios casus responsa, plurima-

que Karaorum placita, hactenus non producta, ex rarissimus tum impressis, tum Ms. librus citantur & expenduntur. Amstelodami, apud Wacsbergios. 1688, num. 4. pag. 448.

Mr. Meyer Professeur à Harderwoyk s'est trouvé engagé à résurer les défenseurs de la Polygamie, à la priere de M. de Beyer, Conseiller d'Etat & Vice-chancelier de son Altesse Electorale de Brandebourg. Cet ouvrage étoit dautant plus necessaire que quelques libertius, aiant osé désendre ce sentiment & publier des Livres sur ce sujer, aucun Auteur, excepté Beze dans son traité de la Polygamie & des divorces contre Ochin, n'avoit presque touché cette matiere. Encore ne la traite-t-il que d'une maniere assez superficielle, s'arrêtant principalement à examiner s'il est permis de convoler à de secondes nôces.

On se propose donc dans ce livre de réfuter les trois principaux auteurs, qui ont osé entreprendre de faire triompher la Polygamie, savoir Lyserus sous le nom de Theophile Alethée, & deux Anonymes, qui ont pris le nom d' Athanase Vincent, & de

Daphné Arcuarius.

M. Meyer entreprend de prouver dans la premiere de ces dissertations que la Polygamie n'a aucun fondement dans l'Ecriture, ni dans la droite raison; & y parle de la punition qu'elle mérite. Dans la seconde il traite Fraite des dégrez où il est désendu de contracter un mariage, & dans la troisième il examine la matiere du divorce.

I. A l'égard de la premiere, il faudroit traduire presque tout ce qu'il en dit, si on en vouloit donner une analyse exacte: car comme il traite de l'institution du mariage legitime, & de toutes les manieres dont plusieurs le violent, on seroit obligé de raporter toutes les explications, qu'il donne à une infinité de textes de l'Ecriture, & toutes les réponses qu'il fait aux objections des désenseurs de la Polygamie. Pour eviter la longueur, on se contentera de mettre ici quelques-unes de leurs missant de la polygamie.

La principale preuve des partisans de la Polygamie est fondée sur ce que l'homme a érécréé comme le reste des animaux, qui ne font aucun crime, en se mêlant avec plusieurs femelles : a mais comme ces gens ont bien veu que de ce que font les betes. on ne peut pas inférer que les hommes doivent vivre de la même maniere, à moins qu'ils ne montrassent que les hommes sont aussi des bêtes; ils n'ont pas manqué de tâcher à prouver qu'il n'y a aucune difference entre tous les animaux généralement. b Si on les en croit les bêtes ont même plufieurs prérogatives sur l'homme, elles sont raisonnables, elles ont de la vertu, &c.

Tome VII. S Mais

Mais outre que cette prétendue confirmité des hommes avec les bêtes est un pa d'esprit injurieux à Dieu, qui déclare a plusieurs lieux qu'il y a une grande différence entre ces créatures, comme Mi Meyer le prouve; pourquoi les Polygamistes veulent ils que nous imitions plutot celles qui s'accouplent d'une maniere vague, que celles qui ne s'attachent jamais qu'à une seule femelle, tant qu'elle vit

comme la plûpart des oiseaux?

Le second argument des Polygamistes est tiré de ce que la plûpart des peuples ont pratiqué la Polygamie, & qu'ainsi on peut dire qu'elle est fondée sur le droit naturel. On leur répond qu'ils confondent mal à propos le droit naturel avec les coûtumes des hommes. Le droit naturel dicte qu'il faut toûjours faire ce qui est le meilleur & qui est le plus agreable à Dieu:or les Polygamistes ne nient pas que l'union d'un seul homme avec une seule femme, ne soit la plus parfaite: b & il faudroit n'avoir jamais lû l'Ectiture, pour ignorer qu'elle est aussi infiniment plus agréable à Dieu, que des conjonctions vagues, qui repugnent directement à la premiere institution divine. On montre aprés cela les suites funestes de ces exees de concupiscence, qui of. foiblissent si fort ceux qui s'y abanc nent, qu'ils deviennent inutiles à euxmes & à la societé, tombent en des m

& Historique de l'Année 1687. 411 dies honteuses & cruelles, & abbregent sou-

vent leurs jours.

Pour ce qui est de l'usage de tant de peu-ples, qui ont pratiqué la Polygamie, ce ne peut être une Loi, autrement il faudroit pratiquer l'idolatrie, qui n'a pas été moins générale. On a vû des nations entiefes, qui ont sacrifié des hommes, d'autres qui mangeoient leurs peres, d'autres qui exposoient leur enfans. Or peut-on regarder ces cruautez comme un usage autorisé par le droit naturel? Que si Grotius & plusieurs autres Théologiens & Jurisconsultes, ont paru confondre le droit de la nature avec celui des Gens, ils ont voulu parler des peuples les plus civilisez : autrement à peine pourroit-on trouver un seul atticle du droit naturel, qui n'ait été violé par quelque nation. Qu'on examine donc si les Cananéens, les Egyptiens, les Assyriens, les Parthes, les Perses, les Turcs, & les Sauvages, sont comparables en honnêteté morale aux Anciens Grecs, aux Romains & aux Allemans, qui condamnoient unanimement la Polygamie.

Mais il ne faut pas s'étonner que ces liberrins alleguent ces fortes de preuves, puisqu'ils prétendent que le seul profit que les Pasteurs pourroient retirer de la consécration ou de la bénédiction d'un nombre infiniment plus grand de mariages, qu'ils n'en bénissent, est une forte raison d'établir

la Polygamic.

L Mr.

Mr. Meyer répond à toutes les instances qu'on peut faire sur ce sujet, tirées ou de l'exemple des Patriarches & des Rois d'Israel, ou des loix des Empereurs; & montre qu'il faut se conduire par la loi divine, que Jesus-Christ a si clairement expliquée, dans cette occasion particuliere; & qu'il est inutile d'alleguer des exemples, pour autoriser un crime.

Mais quoique l'Auteur condamne la Polygamie, il ne croit pas que ce soit un crime punissable de mort, par ce que Dieu-la tolerée sous la Loi, & que les Apôtres ont supporté les Gentils polygames, qui embrassoient le Christianisme : il voudroit qu'on se contentât de les sustiger, ou de leur impoler quelque amende, ou quelque autre châtiment proportionné aux circon-

stances de ce peché. #

II. Aprés avoir fini le Traité de la Polygamie, on examine dans la seconde Differtation les degrez prohibez du mariage. On remarque que Melanchthon exhortoit les Pasteurs de son temps de prêcher au moins deux fois tous les ans sur cette matieres parce que l'ignorance de la nature de ces pechez y peut engager le peuple, qui n'est pas assez soigneux de s'en instruire, en li-Sant ce que Dieu en a dit dans le Levitie L'electeur de Saxe fait pratiquet ce c seil de Melanchthon, dans toutes les Egl de son Eta-

#### & Historique de l'Année 1687. 413

Cet usage seroit d'aurant plus nécessairer que les Loix de Moïse sur ce sujet sont assez obscures & dissiciles à entendre. C'est ce qui a obligé Mr. Meyer à examiner toutes les versions de ces loix, & à consulter tous les Commentateurs des Juiss, principalement ceux d'entre les Karaïtes, sur cette matiere.

Mais avant que d'entrer dans l'explication de ces loix, qui se trouvent dans leur ordre naturel au Chap. xviii. du Levitiquesil remarque qu'encore que tout ce Livre soit emploié à décrire les loix des Sacrisices & les autres Cérémonies des Juiss, ce qui, pourroit faire douter que celles qui regardent les degrez illicites dans le Mariage ne suffient aussi particulieres à ce peuple, comme l'Eglise Rom. le prétend; il renferme aussi plusieurs loix Morales & Politiques, comme on le peut voir dans les Chapitres xix & xx. qui sont des explications du septième commandement, concernant la Sainteré du peuple, aussi bien que celle des Sacriscateurs.

Ce n'est done pas une raison, qui puisse autoriser l'Eglise Rom à dispenser des degrez de consanguinité dans le Mariage, que ce Livre traite particulierement des sacrifices des Juiss, qui ne regardent point les Chrétiens; autrement il faudroit aussi direque l'Exode n'est que pour cette Nation, parce qu'il traite aussi des sacrifices & des céremonies Judaïques. Ainsi puis qu'on demeute

demeure d'accord qu'encore que l'Exode parle principalement des Loix qui concernoient la Religion & la Police des Ifraëlizes, il renferme néanmoins le Decalogue, qui est constamment la Loi de la Religion & de la Morale des Chrétiens & de tous les hommes; il faut aussi reconnoître que le Levitique comprend plusieurs enseignemens, dont la prarique doit être commune aux Juifs, aux Chrétiens, & à tous les hommes universellement.

En effet il ne faut que considérer avec quelque attention les cinq premiers versets de ce Chap. xvitt. pour voir que ces Loix touchant les degrez de consanguinité sont universelles. Dieu y emploie la même préface, dont il s'étoit servi au commencement du Décalogue, Je suis le Seigneur vêtre Dien; il avoit défendu toute sorte d'idolatrie dans le premier commandement de la Loi ; il défend ici d'imiter l'intempérance, des Egyptiens & des Cananéens, qui se mêloient indifferemment avec leurs plus proches, comme on le peut voir dans les lieux que M. Meyer cite de l'Ecriture & de l'hi-Itoire prophane, qui répresentent ces deux nations comme les plus effrenées dans cette débauche, qui aient jamais été dans le monde. Prolomée Evergete, avoit épousé Parenice fille de son frere : Prolomée Phili zor s'étoit marié avec Euridice sa sa Ptolomée *Philadelphe*.avoit époulé sa se Arsinoë. Et afin qu'on ne croie pas que

Princes eussent abusé de leur autorité dans cette occasion, & qu'il ne sût pas permis au peuple de saire la même chose, l'histoire remarque que cela s'éroit fait conformément aux loix des Egyptiens, sur qui ils regnoient. Les Cananéens n'étoient pas moins infectez de cette corruption, qui est mise aux rang des crimes, pour lesquels Dieu les chassa de leur pais, & les sit exterminer.

On trouvera dans Mr. Meyer l'explication de tous les termes qui regardent cette matiere, comme ceux de consanguinité, de parenté, d'affinité, de degrez, de ligne, droite, & collaterale, égale, & inégale, & jusqu'où s'étend l'inceste. Il divise ce Traité en quatre parties. Il explique r. l'étendue de la désense de contraster dans ces dégrez, & rapporte les divers sentimens des Juiss & des Chrêtiens sur cet article. 2. Il examine les raisons de cette désense, & si ces loit sont morales & indispensables, ou simplement politiques & pour la République des Juiss. 3. Qu'elles sont les austres especes de mariages illicites. 4. Quelétoir le supplice de ceux qui violoient ces loit.

Mr. Meyer fait voir que tous les dégrez, où il y a quelque veritable consanguinité, sont indispensablement désendus, & il en apporte les raisons. A l'égard des peines, il remarque que la premiere peine générale, dont Dieu menace tous les transgresseurs de ces loix, qui est le retranscript

ment, consiste dans une punition qu'il extee lui seul; parce que quand il en parle, il ne dit en aucun lieu que les hommes l'executeront, mais seulement je retrancherai, ou le coupable sera retranché: en sorte que ni le Magistrat, ni l'Eglise n'ont aucun droit de s'en mêler, ni par les supplices, ni par les excommunications.

Excommunications.

La seconde punition que Dieu dénonce aux incestueux & à ceux qui violent les Lois des dégrez de consanguinité, est de les étrangler, de les lapider, ou de les brûler zous viss, selon la nature de leur peché, qu'il spécifie, au Chap. xx du Levirique. Mr. Meyer, remarque, aprés les Docteurs Juiss & plusieurs Chrétiens, que quand l'Ecriture menace les pecheurs qu'ils seront retranchez simplement, ou retranchez de Jaurs peubles, c'est à dire que Dieu les pundants des proposes des pecheurs qu'ils seront retranchez de Jaurs peubles, c'est à dire que Dieu les pundants de la conservation de la conservat deurs peuples , c'est à dire que Dieu les pumira lui-même, comme il le jugera à propos; que quand elle dit, qu'ils mourront de mort, c'est à dire qu'ils seront étrangles; & que quand elle dit, que leur sang est sur eux, cela marque qu'il faut les lapider. Enfin il observe que lors que le grand Conseil des Juis découvroit quelqu'un, qui s'étoit tendu coupable de divers crimes, dont chacun méritoit une punition particuliere, il seun metitoit une punition particuliere, it se contentoit de lui infliger la plus rude de celles qu'il avoit meritées; & que les pr tions que Dieu infligeoit lui-même sur pecheurs endurcis, ne s'executoient qu prés l'âge de vingt ans ; au lieu que ce

& Historique de l'Anneé 1687. 417° que le Magistrat avoit droit d'imposer, pouvoient être mises à execution, pourvû que le coulpable sût âgé de treize ans.

III. M. Meyer examine dans la troisième Disserration, ce qui regarde le divorce. Gette discussion est principalement opposée au Canon du Concile de Trente, qui a osé prononcer, contre la décision de Jesus Christ, que l'adultere ne dissout pas le mariage. On remarque entre autres choses que Moïse n'avoit pas rant permis le di-vorce, qu'il avoit ordonné ce qu'il falloit faire, s'il arrivoit qu'une femme fût surprise dans le crime, & que sa faute ne fut pas portée devant les Juges, qui l'auroient con-damnée à la mort. On fait voir aussi que quand l'Apôtre permet le divorce, en cas qu'une des parries abandonne l'autre maliciensement, il ne combat point la doctrine de Jesus Christ, qui ne permet le divorce que pour cause d'adultere; parce que la partie, qui abandonne l'autre malicieusement, est présupposée le faire par quesque engagement criminel. On prétend encore que Selden., Grotius & Lightfoote n'ont pas bien compris l'objection que les Pharifiens. firent à Jesus-Christ sur ce sujet, ni la réponse qu'il leur donna...

<sup>8</sup> DE VULNERIBUS IESU-CHRISTI Nazareni Traffatio Philologica, Historico-Theologica, conjeripta à Joanne Nigolao Jacobi S. Theol. D. ad Divi

Matthia Pastore, & Superintendente. Leisnicense. Lipsia, 1687. in 8. pag. 9n.

L'Occasion, qui a engagé M. Jacobi à trairer des plaies de Jesus-Christ, est qu'il naquit le jour de Noël; en 1639. aiant le corps blessé, & qu'il a reçû depuis sa naissance plusieurs autres blessures, dont il attribuë la guerison à celles de Jesus-Christ. Il commença à publier ses Méditarions sur ce sujet en 1663. dans une dispute qu'il soûtint sous M. Quensted, Professeur en Theologie à Wittemberg, dont on a parlé dans le II. Volume de certe Bibliotheque. On verra dans ce Livre, que Mr. Iacobi a profité des instructions & de la Méthode de son Maître : car au lieu de traiter cette matiere, comme un autre auroit fait, aprés avoir parlé des plaies de Iesus-Christ en général, il traite dans les Chapitres suivans de l'Etymologie des plaies de Iesus Christ, de leur synonymie, de leur existence, de leur première cause, de leur cause efficiente, principale, impullive, ministerielle, instrumentelle, fina-le, materielle, formelle, de leut effet, de leurs circonstances, de leur différence, de leurs ajoints, & enfin de leurs contraires.

On trouvera aussi dans ce Livre plûpart des Controverses, qui sont et les Lutheriens & les autres Chrétiens sur tout seux qu'il apelle Calvini dont Mr. Iacobi n'approuve pas les sentimens sur la Providence de Dieu dans le mal. Cette dispute est si connue qu'il n'est pas necessaire de la rapporter : mais on sera sans doute bien aise d'apprendre comment notre Auteur se sert de l'Ecriture, dont il explique un tres-grand nombre de textes par occasion.

Il n'y a personne, qui lise sans étonnement ce que Dieu dit à Esaie , Chap. vz: 9. 10. Va & di à ce peuple; vous écouterez en écoutant vous n'entendrez point; vous verrez & en voiant vous n'aperce-vrez point. Engraisse le cœur de ce peuple, rend ses oreilles pesantes , & bouche ses yeux, de peur qu'il ne voie de ses yeux, qu'il n'entende de ses oreilles, que son cœur ne comprenne, qu'il ne se convertisse, & qu'il ne recouvre sa santé : ce que lesus-Christ & St. Paul appliquent aux Inifs de leur temps , Matth. xIII: 13, 14, 15. Marc. TV: 4: 12. Luc. viii: 10. lean xii: 39, 40. Act. xxvIII: 26. Rom. x. 8, 9. Mr. Iacobi fait voir a que c'est une prédiction, & une déclaration de l'état des Iuifs jusqu'à la désolation de Ierusalem & aprés ce remps-là, & qu'elle marque ce qui de-voit arriver de leur endurcissement volontaire. Il prouve 1. que le commandement que Dieu fait au Prophete d'appesantir les oreilles de expeuple, & de boucher fes yeux, et seurement un ordre de luis déclares

déclarer que ses oreilles s'étoient apte-fanties, & qu'il fermoit les yeux à tou-les enseignemens que Dieu lui avoit adré-sez, & qu'il lui adressoit à toute heure. Il allegue plusieurs exemples de cette se-con de parler, Genes. xx: 7. xxxx: 8 & XLV: 18. Deut. XXXII: 50. Pf. XXXVIII 27. Proverb. 111: 4. & IV: 4. Ef2. LIV: 14.: Ican. 11:19: & XIII:27. C'eft donc comme si Dieu avoit dit à Bsaie : allez & dites à ce peuple, vous écouterez, & vous ne comprendrez point, vous vermes enseignemens & tous mes miracles n'auront point d'autre succés par vôtre faute, car votre cœur est engraisse, &cc. 2. Que les verbes actifs dans la Conjugaison Hiphil des Hebreux., ne designent pas toûjours l'action , on l'opération de celui à qui ils sont appliquez; mais seulement la manifestation & la déclaration de cette action ; comme lors. que Dieu dit à Ieremie 1: 10. Ie t'ai établi sur, les pouples pour derruire., pour arracher & pour dissiper., c'est à dire, usin que tu leur déclates., que je les déasuirai & les diffiperai. 3. Que la particule, qu'on a traduite de peur que, Aignifie aufli certainement, ou sans don-18. Iug. xv: 12. Provedo. xx1v:18. 11-veut donc qu'on tradufie, Certainemens Los vera point de ses yenzil n'entendra

& Historique de l'Année 1687. 421 point de ses oreilles, son cœur ne comprendra point, il pe se convertira point, & ne recouvrera point sa santé. 4 On ne peut pas douter que le but de l'envoi du Prophete, qui étoit de faire connoître au peuple son peché Esa. LVIII: 1. 2. ne réponde parfaite. ment à cette explication ; il ne faut que lire ce qu'il ajoûte, pour voir qu'il prédit aux Inifs qu'ils persevereroient dans cette malheureuse disposition, jusqu'à ce que leur ville fut détruite & qu'ils fussent chaffez de leur pais. s. Si l'on confere les paffages, où Jesus-Christ, & S. Paul appliquent cette Prophetie aux Juifs , on ne sauroit douter que cet ordre ne foit qu'une simple décla-

ration. Il ne reste qu'une difficulté, qui pourroit faire douter que cette explication ne soir pas tout à fair juste, qui est ce que dit Jesus-Christ.qu'ils ne pouvoient croire parce qu'Esaie a dit ; il a aveuglé leurs yeux, &c. lean. XII: 39.40. Sur cela l'Auteur remarque que l'Ecriture dit souvent que les hommes ne peuvent pas une chose, pour dire qu'ils ne la veulent pas . & il en donne des exemples incontestables, Genes. xix: 22. Marc. vi: 5. lean. v:19.1. lean.111: 9. If cite même une maxime des Iurisconsultes, rapportée dans les Instituts de Instinien; que mans pouvons ce que nom pouvons honnête-ment: & que nom ne pouvons par ce que pous ne pouvons pat faire honnêtement. Ainsi ce qui est dit que les Juis ne pou-

voiene:

voient pas croire au Messie, signisse qu'is Iui résistoient autant qu'il leur étoit possible, & que c'étoit ce qu'Esaie avoit prédit, en leur déclarant qu'ils s'étoient aveuglez, rendus sourds & endurcis contre toutes les graces dont Dieu les avoit favorisez.

Cette explication peut servir à entendre tous les autres lieux de l'Ecriture, qui semblent intéresser Dieu dans les pechez des

hommes.

On rapportera encore une des explica-tions de Mr. Iacobi. A Tous les Interpretes sont-fort embarassez à justifier ce que dit S. Matthieu, que Iesus demeura à Naza-reth, pour accomplir ce qui avoit été dit par les Prophetes : On l'appellera Nazarien. On a recours au type des Nazariens, comme Samson, &c; on allegue des allusions au mot Nezar, qui fignifie un bourgeon: on cherche l'etymologie de ce nom dans l'Hebreu & dans l'Arabe. Ce qui embarasse le plus, c'eft qu'il est dit que ce sejour du Sauveur à Nazareth, se fi pour accomplir ce que les Prophetes avoient dit : à quoi l'on répond que la particule afin désigne souvent , dans l'Ecriture, le fimple évenement & non pas la cause. Sur cela Mr. Jacobi remarque 1. Qu'il n'est pas dit que cela se trouve écrit dans les Prophetes,& qu'ainsi on peut fort bien le rapportet à quelque tra dition, reçué géneralement parmi les Iuifs, & que les Prophe es avoient transmise à la posteziti'

& Historique de l'Année 1687. 423 posterité, sans l'enregîtrer dans leurs écrits: 2. Qu'il ne faut pas entendre par ces Pro-. phetes, seulement ceux dont nous avons quelques écrits, mais en général tous ceux dont parle l'Ecriture; 3. Que ce n'est pas une chose fort rare aux Ecrivains du N. Test. de citer des Traditions, pour appuier ce qui eft en queftion. St. Matthieu parlant de la trahison de Iudas, Matt. xxvII: 9. 10. dit que Ieremie avoit prédit qu'il vendrois son Maître trente pieces d'argent; ce qui ne se trouve point dans ses révelations ; & Sr. Iude parle de la Prophetie d'Enoch, dont l'histoire ne nous a rien conservé. On a recours d'ordinaire à mille subtilitez pour justifier ces citations. Mais il est beaucoup plus naturel, selon Mr. Iacobi, de les rapporter à des traditions, qui regnoient incontestablement parmi le peuple, que d'accuser les Auteurs du Nouveau Test, des'éere trompez, ou d'avoir manqué de mémoi. re, ou de recourir à de fimples allusions, & à des types arbitraires.

2. VATICINIA PATHMI elucidata, sive-Revelationum Propheticarum divina Apocalypseos S. Joannis explicatio plana ac perfacilis. Operâ NICOLAI MULE-BII, V. D. M. in Eccles. Harderv. Hadervici 1687. in 4.pagg.350:

Uoi qu'il n'y air aucum fiecle, qui air tant produit de Commentaires sur l'Apocalypse.

l'Apocalypse, que celui-ci, Mr. Muler crosty avoir fait de nouvelles découvertes, & avoir trouvé la veritable explication de tousles mysteres qu'elle renserme, & qu'il diravoir été inconnue à tous les Interpretes anciens & modernes jusqu'à lui. Mais il la propose avec taut de modestie, qu'il espere que ses Lecteurs, après avoir examiné ses raisons, ne l'accuseront pas de présomption.

Comme la grande difficulté de ce Livre roule sur la verrable fignification des Seaux, des Trompettes; & des Phioles, dont il parle, & que quelque sInterpretes confondent; l'Auteur de ce Commentaire eroit avoir trouvé la clef de toute l'Apocalypse, en remarquant que comme l'usige des Seaux appartient principalement aux expéditions & aux actes des couseils des Princes ; celui des Trompettes à la guerre; & celui des-Phioles, aux chosessacrées, parce que c'étoient des vaisseaux consacrez aux cérémonies & auservice du temple, S. Iean marque par les Seaux, la prédication de l'Evangile, & l'état de l'Église sous le Nouveau Testament jusqu'à la fin du monde; par les trompettes les combats de l'Eglise, ou les persécutions qu'elle autoit à sousstrit; & par les Thioles le succès des prieres de cette même Eglise, contre les efforts de ses ennemis. L'Auteur le trouve confirmé dans cette conjecture; parce que l'ouverture de ces Seaux für faire par l'agneau, qui est Iesus-Christ, A qui a revelé aux hommes le Conseil de

fon Pere; que le son de ces trompettes est attribué au saint Esprit, qui est le véritable. Prophete, & qui a prédit les combats de l'Eglise Chrétienne; & qu'ensin les divers châtimens dont ce Livre menace le monde, sont manisestement la vengeance que Dieusait de l'oppression des sideles.

Après cette remarque générale, dont Mr. Muler fait l'application dans le corps de fon Livre, il donne l'explication de tous les termes figurez, qui se trouvent dans l'Appocalypse, ce qu'il appelle la Clef Apoca-

lyptique.

Ceux qui s'attachent à l'explication de ce Livre Prophetique, ne seront pas fâchez qu'on mette lei cette Clef, qui pourra leur donner une idée générale des interpretations de l'Auteur. L'Agnesu, selon lui, désigne Iesus-Christ; l'autel ses merites, l'Ange encenfant , l'intercession de Iesus-Christ; l'Ange dans le Soleil le Sauveur lui même révélant l'Evangile; les sept Anges, qui font devant Dien , fignifient le Saint Esprit; les quatre animaux le ministere du Nouveau Testament; mille ans un temps de felicité; trois ans & demi un temps fort long; l'eau comme un fleuve, marque les héréfies; l'arbre de vieportant douze fruits, l'abondance des bonnes œuvres dans la veritable Eglise, l'arche de l'alliance est Iesus-Christiles oifeaux sont les Diables; la grande Babylone est la ville de Rome; la bête ertant de la mer le Papisme; la seconde bête [ortant

fortant de la terre, défigne ses docteurs; la troisiéme bête de couleur d'écarlate, est la domination du Pape; le festin des noces de l'agneau, le dernier temps du Nouveau Te-ftament, où l'Eglise sera deliviée de la persécution; le desert sont les Gentils;les 1260. jours font un tems fort long ; les trois jours & demi sont un temps beaucoup plus court, quoi qu'assez long; le dragon est le Diable; les Chevaux caparassonnez, sont les moines; le Cheval, est la prédication de l'Evangile ; l'Euphrate la mer Mediterranée; la faulx, en la main du Fils de l'homme, est la puissance de convertir à la veritable foi ; la faulx , en la main de l'Ange , est un châtiment severe de l'Eglise ; les Fleuves sont les peuples; le Fleuve pur d'eau vive les consolations du Saint Esprit; les Fontaines font les Princes ; Gog & Magog , des peuples inconnûs; la Grêle désigne la famine, & une misere extréme; le fen la Peste; l'image de la Beste est l'idée de la Religion Romaine, que les Scholastiques avoient formée,& que le Concile de Trente a schevée ; la Balance est l'embleme de la justice; les Sauterelles sont les Mahometans; la Mer est l'Eglise; les 42. mois marquent un temps fort long; les eing mois, celui de la colerede Dieu; la grande profituée, est la ville Rome; la femme désigne quelquesois glise, & quelquesois la ville de Rome; Navires sont les Eglises particulieres; nombre de 144. la vraie doctrine de l'E

er Historique de l'Année 1687. 427 gile, parce que la racine quarrée de ce nombre, qui est 12. signifie les Apôtres, qui en ont été les premiers prédicateurs; le nombre de 666. dont il faut considerer la racine la plus près de la quarrée qui est 25. désigne l'Eglise Romaine, les dogmes & les Traditions qu'elle a ajoutées à l'Ecriture. Celui de 144000 marque les Chrétiens qui les ont rejettées, pour faire profession de la pureté de l'Evangile. L'Auteur fait ici quelques remarques affez curieuses, après Coccejus & ses Disciples, qui ont publié plusieurs Livres en Latin & en Flamand sur cette matiere. On ne sauroit contester que le nombre de 12. ne marque les Apôtres, puis que cela est dit expressément Apoc. xx11: 14. & celui de 144. leur Doctrine, puis qu'il est composé de 12 fois 12. Le nombre des fideles qui sont avec l'Agneau. & qui est de 144000 est produit, par 12. fois 12000, pour marquer leur attachement à la Doctrine Apostolique. Au contraire 666. qui est le nombre de la bête & de ses Sectateurs, Apoc. x111:17.18. n'est point un nombre quarré, puis que 25 fois 25 font 625 & que 26 f. 26 sont 676. C'est auffi le nombre de son nom & la marque de sa Doctrine, qui distingue la societé Antichré-tienne de toutes les autres : ear les lettres. Greques de Paradosis Tradition sont 666. Cette Doctrine ajoûte à celle des Apôtres:

666 contenant 55 f. le nombre de 12 avec 6 de surplus, & 4 celui de 144 avec 20 de rester au-lieu que 144000 qui désigne les Disciples de l'Agneau étant divisé par 12 donne 12000 & ne laisserien, & par 144 produit 1000 sans aucuntestant. Que si l'on partage 144000 par 666, le provenu seta 216, & le restant 144, c'est à dire 12 s. 12. pour figurer que quelques esforts que la bête sasse contre les Disciples de l'Agneau, & quelques schismes qu'elle eause parmi eux, elle ne pourra jamais leur ôter les sondemens de la

foi, ni la doctrine Apostolique.

Revenous présentement à l'explication des termes les plus ordinaires de l'Apocalypse. Les Phioles pleines de colere, représentent, selon M. Muler, les châtimens que les prieres des gens de bien ont attirez sur leurs ennemis; les Poissons sont les Chrêtiens; le faux Prophete est la même chose que la seconde bête; le sang signifie la guer-te; le Soleil, la Lune & les Etoiles, désignent la connoissance & les bonnes mœurs; les 24. Anciens font l'Eglise triomphanteiles Seaux sont le mystere de l'Evangile ; l'Epouse de l'agneau est l'Eglise sur la Terre ; les 1600 stades sont un espace tres-vaste ; l'Etoile est un Docteur de l'Eglise; le Temple est le ciel, ou le conseil de Dieu:le Tabernacle de Dieuest Iesus-Christ; la Terre est le monde, les Trompettes sont la publication des cala tez oui menacent l'Eglise; les vents i ces calamitez; la sainte ville, ou la nour Ferusalem, est l'Église triomphante, o gloire du ciel; la grande ville & la faint TH/A

& Historique de l'Année 1687. 429 rusalem, la veritable Eglise sur la terre.

On trouvera les raisons de l'explication de ces termes énigmatiques, dans le livre de Mr. Muler, avec une application suivie des principaux événemens de l'histoire au texte de cette Prophetie.

N. I. M. F. L. P. Zelandi Dissertatio Theologica de motis nuper in Frisia Controversius, super Audioritate S. Scriptura & Testimonio Spiritus S. Qua susé dissertur de quastione, an S. C. Divinitas & Audioritas non aliunde quam ex ratione adstrui possit? Ad V. Ampl. D. Vlr. Huberum. 4. Goëlæ 1687. pagg. 84.

Es défenses d'écrire, ou platôt de dispu-ter avec aigreur, sur les moiens de prouver la Divinité de l'Ecriture, que M.M.Les Députez des Etats de Frise ont faites, ne regardant que les Membres de l'Academie de Franeker, il n'ya pas sujet de s'étonner qu'un Ministre de Zelande ait pris la plume contre M. M. Van der Waeyen & Roell. Ila divisé son Ouvrage en deux Disserrations. Dans la premiere il fait quelques remarques fur la Lettre de M. van der Waeyen à M. Anstan, a & dans la seconde il traite du témoignage du S. Esprit. Il recommande fort la Lecture des Theses d'Amyraud sur cette matiere, & celles de Le Blanc; de Certitudine, que fidei competit. Cependant il pour-. soic

roit arriver, que bien des Lecteurs ne trotveroient pas la Doctrine de ces savans Professeurs, sur cet article, tout à fait conforme à celle de l'Auteur. Quoi qu'il en soit, il y a déja quelques mois que cette Dissertation paroît sans qu'on ait vu de réponse, & l'on n'en attend même aucune. Les amis de M. M. Les Professeurs de Francker croient qu'ils seriendront dans le silence, & qu'ils feront bien; parce qu'ils se sont asserjustifiez, & que cette question est suffisamment éclaircie. Par la même raison le Lecteur nous dispensera de faire un plus long extrait de ce Livre.

II. Examen breve XIX. Assertionum de RATIONIS usu in Religione Christiana, qua nuper in Academia Frisorum ventilata fuerunt. Per GISBERT. COCQ. Phil. D. & V. D. M. 8. Traject. ad Rhen. ap. F. Halma. 1687. pagg. 100.

N ne censura d'abord que deux propositions des Theses de M. Duker sur la maniere de bien raisonner, a dont l'une n'étoit qu'une suite de l'autre. M. Huber trouva à redire à quatre endroits, & sit ensuite douze Propositions erronées, qu'il attribua à Mrs. van der Waeyen, Roël' · leurs Disciples, prétendant les avoir tr vées dans leurs écrits. M. Witsus les réc sit de nouveau à deux Propositions; n

& Historique de l'Année 1687. 431 voici un Auteur, qui leur en impute dixneuf. A continuer sur ce pié, en moins de deux ou trois ans, on contera les erreurs de Francker par centaines. C'est aller bien plus loin que Philastre Evêque de Bresse qui, dans son Traité des Hérésies, n'en conte que 20 avant J. C. & 128. depuis sa naissance, jusqu'à l'an 380. qu'il écrivoit. M. du Pin en parlant de cet Auteur dit & que ,, S. ,, Augustin remarque, au commencement de " son Livre des Héréfies, qu'il est surpre-,, nant que Philastre qui étoit beaucoup ,, moins savant & moins exact que S. Epi-, phrane, ait conté beaucoup plus d'héré-" sies que lui, d'où il conclut qu'il faut que " ces deux Auteurs n'aient pas eu une même "idée de l'hérésie, parce qu'en effet il est " très-difficile d'en donner une juste défini-,, tion. C'est ponrquoi, ajoûte-t il, en fai-" sant le catalogue des hérésies, il faut évi-, ter deux excès opposez, dont l'un seroit de "faire des héréfies, qui ne sont point, & ,, l'autre d'oublier des hérésies, qui le sont , effectivement. Il estrare, poursuit M. du ,, Pin, que les faiseurs de Catalogues d'héré-" sies soient tombez dans ce dernier défaur: », mais le premier leur a été fort ordinaire, & "Philastre y a été sujet plus qu'aucun au-" tre, car il feint quantité d'hérésies , qui " n'ont jamais été,& quelquefois il met au "nombre des hérésies des sentimens verita-

a Nouv. Bibl. des Aut Ecclesiast. T. 11. p. 723.

"bles, ou du moins problematiques. Ainh "il ne faut pas s'étonner s'il fait un catalo-"gue si nombreux d'opinions hérétiques, "qu'il a encore multipliées en faisant men-"tion d'une même hérésie plusieurs sois.

#### XVI.

MARTYROLOGIUM ECCLESIA GERMA-NICA pervetustum, quod per septingentos annos delituit; in Publicum nunc prodit è Bibliotheca MATTHEI FRIDE-RICI BECKII: ab eodem è membranic descriptum & Libro Commentario illustratum. 1687. Augusta Vindelicorum 4. pagg. 209.

M. D Eck, aiant vû par hazard entre les Dmains d'un batteur d'or « un parchemin, qui lui paroissoit fort ancien, & dont on s'alloit servir pour empaqueter de l'or & le réduire en lames, s'en saint, & reconnut que c'étoit le manuscrit d'un Mariy-rologe de l'Eglise Germanique, qui avoit un grand air d'antiquité. Cette pensée le porta a l'examiner de plus près, & il a crû en suite que ce Manuscrit, & les conjectures, qu'il avoit saites en l'étudiant, n'étoient indignes d'être publiées. Voilà l'orig de cet Ouvrage, qui contient p mierement le Martyrologe, imprissur une copie exacte de cet anci #2.33.

Historique de l'Année 1678. 433 manuscrit, & aprés cela les notes de M.

Beck divilées en dix Chapitres.

On commence par l'explication du Tire a où l'on remarque que 'de même que
les Romains appelloient Fastes, les Livres,
où ils marquoient le jour de la naissance
des grands hommes , les Chrétiens Grecs
nommerent Menologes ou Synaxaria, & les
Latins Martyrologes , les parchemins sur
lesquels ils écrivoient le jour de la naissance
ou de la mort des Martyrs, des Consesseurs
des Vierges & des autres Saints. Ces membranes étoient pliées en deux , à cause dequoi on les appelloit Diptyches. D'un côté
toient écrits les noms de divers Martyrs,
Consesseurs Vierges, & de l'autre ceux de
quelques autres Saints, & souvent même la
regle de l'Ordre auquel le Martyrologe appartenoit.

Les anciens Iuifsi b ne marquoient sur leurs Calendriers, la naissance ni la morr des Patriarches, des Prophetes & des Martyrs, mais seulement les Sabbats, & les autres sêtes de l'ancienne Loi: de sorte que les Chrètiens, qui mettent des Saints du Vieux Testament sur leurs Martyrologes, comme font les Grecs & les Venitiens, doivent l'avoir appris d'ailleurs que des Fastes de l'Eglise Judaique. L'Auteur de la vieux des premiers Evêques de Rome, qu'on cite sous le nom du Pape Damasse, dit que Tome VII.

a Ch. I. p. 1. b C. II. De Austore p. 4. 4.

Clement Disciple des Apôtres, (Phil. 173.) étant dévenu Brêque de Rome, sur le premier, qui prit soin de faire écrire exactement les actions des Martyrs; aiant distribué les Sept Provinces du Diocese de Rome à un certain nombre de Notaires, qui se Chargement de les enregîtrer chacun dans son département. Le même Auteur attribue, en un autre endroit avec plus de vraisemblance, cette institution à Antherus I, qui vivoit dans le troissême siecle. Elle sut consistmée par Fabien I & Cajus I, qui donnerent les Diacres pour aides à ces Notaires.

On ne sait que sont devenus tous ces recueuils d'Actes, non plus que le Martyto-loge d'Eusèbe, qu'un certain Hilduin se vantoit d'avoit vû dans le 8 siecle. On dit que S. Jerôme nous les a conservez dans le sien, & Gregoire I dans ses Collectanées. Mais la même question revient toûjours, parce qu'on a perdu ces deux Ecrits, aussi bien que les autres. Usuard, Rosvveyd & Bolland, veulent faire passer celui qui est des à Paul V, pour l'ancien Martyrologe Romain, mais François Maria Florentinius, lui conteste ce privilege, & prétend que celui qu'il a publié est le plus vieux Martyrologe de l'Eglise d'Occident, & cel à même de Rome. Sur quoi M. de Va parés avoir montré que le Martyrologe Rosveyd est supposé, ajoûte que l'E Romaine n'en a point eu qui lui sût p

& Historique de l'Année 1687. 435 culier, jusqu'à celui qu'on fit par l'ordre de Sixte V. ou de Gregoire X II I, & sur lequel Baronius a fait des notes.

Les Grecs, les Russiens, les Africains, les Coptes & les Abyssins ont aussi eu leurs Martyrologes: mais le plus ancien, qui soit resté dans l'Eglise d'Occident, est celui du vénerable Bede , a qui fleurissoit dans le 8 Siecle ; quoi que son Ecrit soit extrém ement corrompu, & qu'on y trouve plusieurs Saints , qui ont vêcu apiés ce Prêtre Anglois. Dans le Siecle suivant, divers Ecclefiastiques des Gaules & de la Germanie s'appliquerent au même travail. Florus Diacre de Lion, Wandelbert Moine Benedictin du Diocese de Treves, Raban Maurus Abbé de Fulde, puis Archevêque de Maience, Usuard Moine François, Ado Evêque de Vienne en Dauphiné, Notker fur. nommé le Begue Moine de S. Gal, & plusieurs autres plus modernes, dont on ne rapportera pas les noms, parce que leur autorité ne sauroit être de grand poids , lorsqu'il s'agit de prouver des fairs . qu'on ne peut savoir que par une tradition fort éloignéc.

A l'égard de l'Auteur de nôtre Martyrologe, il est Anonyme, mais M. Beck croit qu'il a été Prêtre ou Moine, & qu'il a vécu dans le vii. Siecle. A ce conte, ce seroit le plus ancien Ectivain de ces sortes d'Ouvrages, qui fût venu jusqu'à nous. Les

T 2 preuves

preuves., que M. Beck apporte pour l'amiquité de ce Manuscrit, sont 1 qu'il y a des Lettres qui se sont esfacées & ont été rongées par le temps. 2. Que ce Mattyrologe commence, non par les Calendes de Janvier, mais par le jour de Noël, ou le 25 de Decembre, auquel temps les Anglois com-mençoient l'année, avant le Siecle de Bede, selon le témoignage de cet Auteur. a Incipiebant autem annum ab Octavo Calendarum Januariarum die, ubi nunc Natale Domini celebramus Or comme le Marryrologe de Bede commence au premier de Janvier, il semble que celui-ci qui commence à la Noël doit être plus ancien. 3. On ne trouve point de Saint dans nôtre Anonyme, qui ne soir mort il y a plus de huit cents ans. 4. Baronius & les autres Savans soûtiennent que les Martyrologes les plus simples & les plus courts sont les plus anciens : or il n'y a dans celui-ci que les noms des Mar-tyrs, marquez sur le jour de leut mort; en quoi il est plus simple & par conséquent plus vieux que le Martyrologe Géorgien. qui ajoûte à cela le lieu & le jour de leur Martyre. f. Comme il est indubirable que dans les Premiers Siecles les Martyrologes n'étoient pas si pleins qu'ils le devinrent dans les suivans, à cause qu'on n'a déterré, inventé & canonisé que peu à peu le grand nombre de Saints, que nous avons au-

a T.11. Libro de Temporum Ratione. c.13. 2. 68.

or Historique de l'Année 1687. 437 jourd'hui; il faut que le manuscrit dont il s'agir soit fort ancien, puis qu'il y a 166 jours vuides, de même que dans celui de Bede 179, & que les jours qui sont remplis ne le sont ordinairement que d'un Saint, ou de deux, de trois & de quatre tout au plus. 6. La conclusion du Martyrologe fait voir qu'il a été écrit dans le Septième Siccle. Omne tempus prasente seculi Ultin VII. non excedens evolvitur: C'està dire le dernier Siecle auquel les Saints comprissent siecle, qui est le vrs. De là vient que l'Equinoxe du Printemps est marqué ici au 26 des Calendes d'Avril, qui est le 17 de Mars, auquel jour il devoir être selon le Calendrier d'alors.

Mais il y a une difficulté capable de renverser toutes ces preuves, & de faire doutes de l'antiquité de ce manuscrit. C'est qu'il y est fair mention de Gregoire I, a qui selon a toutes les apparences ne sut pas canonisé; aussi-tôt aprés sa mort, puisqu'on vouloir; faire brüler ses Livres. On ne lui sir cet honneur qu'en 747, ou même 827, sous Gregoire IV. Au 4. de Juillet est marquée; la mort de S. Vodelrie ou Huldrie Confesseur & Evêque d'Augsbourg, qui quoi qu'il se sur opposé sortement à la Cour de Rome, & à l'ordonnance du Célibar sir néanmoins des Miracles aprés sa mort, & fut mis au nombre des Saints, l'an 993.

## 438 Bibliotheque Universelle

On rapporte au 18 du même mois la mort de Leon Iv , qui vivoit en 853. C'est ce qui fait croite à M. Beck, que l'original de ce Martyrologe a été composé dans le v 11. Siecle, mais que le Copitte qui a transcrit l'exemplaire qu'il nous donne, vivoit dans le dixième, ou au commencement du onziême, & que lui ou quelque autre y ont interé ces Saints posterieurs au septiême fiecle.

Dans le Ch. IV. # M. Beck tâche de deviner qui a été le possesseur de ce Manuscrit, & conjecture qu'il appartenoit à une Eglise de l'Evêché de Strasbourg, d'où il fut apporté à Augsbourg, il y a environtrois ans, & conservé au public de la maniere qu'on l'a raconté.

Dans le Ch. v. où l'Auteur traite du Calendrier, ou de la maniere de conter dans ce Martyrologe; aprés avoir comparé ensemble le Calendrier Romain avec celui qu'on suit présentement, il observe que le jour de Pâques & de la Résurrection de Jesus-Christ est marqué sur ce manuscrit au 6 des Calendes d'Avril, ou au 27. de Mars avec la Lettre B, qui étoit cette année-là la Lettre Dominicale. Parcourant ensuite les révolutions du Nombre d'Or & du grand Cycle Pascal, qui est dans les Martyrologes de Bede & de Norker, M. Beck ne trouve que deux années, où la Lettre Dominicale foit B & Paques au 27 de Mars, Mars, savoir l'an 343 & l'an 438; d'où it conclut qu'il faut que le Calendrier Original, sur lequel ce martyrologe, celui de Bede & tous les autres de ce temps là ont été dressez, ait été fair aprés le Concile de Nicée en 343, ou résormé par Cyrille d'Alexandrie en 438. Ce calcul montre aussi que c'est une opinion trés-ancienne, & qui étoit sort commune dans le troissème & quatrième Siecle que Jesus. Christ est mort le 25 & resultation des réslexions sur l'épacte, les quatre saisons, les Equinoxes & les solutions.

Le Chapitre v 1. s traite des jours de fêre de ce temps-là, marquez en lettres rouges dans ce Martyrologe. Il y en 236, dont & sont dédices a nôtre Seigneur, & font des Octaves ou des vigiles d'autres fêtes. Il y est fait mention de la fête de Touffaints, que l'Empereur Louis le Debonnaire fixa au premier de Novembre, l'an 833: mais non pas de la Commémoration des trépassez, qu'on célébre présentement le 2 du même mois, & qui n'a été inflituée qu'en 1002. ce qui fait voir que ce manuscrit est anté-rieur à l'onzième Siecle. Cela motre encore comment la superstition s'est accruë insensiblement, puisque dans le Martyrologe Romain, imprimé par ordre de Gregoire xIII en 1583, il y a déja 50 fêtes, & quodans les Almanachs ordinaires, il y en a bien

## 440 Bibliotheque Universelle

80. Polydore Virgile, a Autheur Catholique Romain, rapporte cette multitude de fêtes à une origine, qui fait peu d'honneur fon Eglife, puisqu'il l'accuse d'avoir imité ses P aïensen cela, comme en beaucoup d'autres choses, quoïque les Premiers Chréaiensse sussent is fort iccrez sur ces superstitions. Atque ita belle Ethnicos perinde, an hacre, ut in nimis multis alis, amulamur, quod tantum absuit, ut etiam illud ipsum audacter is supersum audacter is supersum christiani.)

Mais comme on ne sauroit nier que les Romains modernes n'aient adopté plu-Lieurs cérémonies des anciens, il faut avouer auffi qu'il y en a beaucoup ausquelles diverses pratiques de l'Eglise primitive ont donné naissance. Les Vigiles sont venues de la coûtume des premiers Chrétiens de pas-Ser la nuit dans les Eglises, avant la fête de Pâques. Dans les Siecles suivans on trouva à propos de veiller auffi la nuit, qui précede la Noël, & dans nôtre Martyrologe la veille de S. André est marquée en Lettres ronges : ce qui fait croire que dés le Seprième Siecle, on commençoit à servir les Apôtres avec autant de respect que leur Maître. Présentement il y a bien plus de Vigiles qu'aurefois, car la pluspart des fêtes en ont une: & quoi qu'on dorme paisiblement toute Ma nuit, parce que l'Eglise a substitué le je une à la veille, on n'a pas laissé de retenir

l'ancien nom. La raison de ce changement est qu'on s'apperçut que bien des gens, qui couroient en foule aux Eglises, cette nuitlà, n'y alloient pas toûjours pour méditer les mysteres de la Religion & la pieté des Saints canonisez.

Les Octaves semblent avoir pris naisfance de la célébration du huitième jour aprés la Pâque & la sête des Tabernacles, parmi les Juiss. Nôtre Martyrologe ne marque que l'Octave de la Noël, qui nefait qu'une séte avec la circoncisson, & celles de S. Etienne, de S. Jean, des Innocensa & des Rois.

La fête de la Purification, que les Grecse appellent Hypanté, a parce que ce jour-làssimeon rancontra Jesus dans le Temple, est dans les Ménologes Grecs au rang des fêtes de Jesus-Christ. Les Grecs assurent que l'Empereur Justinien l'institua, l'ansida.

La fondation du siege d'Antioche b par S: Pierre, étoit aussi en ce temps là une grande fête. On croit qu'elle a succedé aux e Feralia des Paiens, qui portoient, ce jour-là sut le tombeau de leurs Parens, des viant des consacrées à leurs manes : ce que les Chrétiens ne faisoient pas difficulté de pratiquer du temps de S. Augustin, ou plûtôt de l'Auteur du 1 Sermon de la Chaire de S. Pierre, tant ils étoient biens instruite.

A Occursus. b Le 23. de Février, s de Ferres.

442 Bibliotheque Universelle

de la nature des Esprits.

Il est bien parlé de l'Annonciation, que Pierre Chrysologue appelle la sête de l'Incarnation, ou de la Conception de Jesus-Christ, dans des Sermons attribuez & à S. Athanase & à S. Augustin: mais les Savans conviennent que ce sont des écrits supposez, & que cette sête n'a pû être instituée que vers le sixième Siecle.

Les autres fêtes des Saints, dont Nôtre Auteur parle, comme S. Pietre aux Liens, S. Barthelemi, la Décollation de S. Jean, &c. ne semblent pas plus anciennes, si ce n'est peut-être celle de S. Laurent, dont S. Ambroise & S. Augustin sont mention. Pour celles de la Naissance de Marie & de l'Exaltation de la Croix, elles sont du sep-

tiême Siecle.

On voit par là que les fêtes ne se sont établies que peu à peu, & qu'il a fallu bien du temps à la superstition, pour s'emparer de l'esprir des peuples & réduire le Christiamisme aux abois. Comme elle ne regne encore que trop parmi plusieurs Nations de l'Burope, le Lecteur sera sans doute bienaise qu'on lui fasse remarquer par quels degrez elle est montée à cet excés.

On a déja parlé du soin que les premiers. Evêques prirent d'établir des Notais-qui recueullissent les actions, & particul rement les dernieres paroles des Mart Cette institution étoit également neces au & édifiante, pour consolet les sideles,

& Historique de l'Année 1687, 443, les disposerà porter la Croix de Jesus-Christ. A On appella ses sortes de recueuils Passionnarii, parce qu'ils contenoient les passions ou les soustrances des Martyrs; au lieu qu'on nommoit Legendaires ceux qui traitoient de la vie ou de la mort des Confesseus, comme Hilaire, Martin & c. Pourvû que ces Livres fussent Canoniques, c'està dire qu'ils eussent été approuvez par l'Eglise, on les lisoit dans les Temples, le jour de la sête du Martyr ou du Confesseur.

C'est à quoi se bornoit la dévotion des premiers Chrétiens, à donner de grandes loüanges à la fermeré des Martyrs, & à exhorter le peuple à suivre leur exemple. On crût en suite que pour leur faire plus d'honneur, & pour imprimer plus fortement leurs actions dans l'esprit des fidéles, il faloit reciter leur nom, dans la célebration de l'Eucharistie, qu'on appelloit aussi Sacrifice: mais qu'on ne leur offroit pas. Le peuple Chrésien, dit S. Augustin, a parsicipé par une solennité Religieuse à la célébration de la memoire des Martyrs , en sorte néanmoins que nous érigeons des autels, non à quelques Martyrs, mais au Dieu des Martyrs lui même, quoi que nous les consacrions pour nous ressouvenir des Martyrs. Car quel Prêtre a amais dit devant l'autel, & dans les Lieux ou reposent les corps saints : Nous t'offrons, Pierre, Paul, on Cyprien? Ce que l'on offre,

a C. VII, p. 70, L. XX Contr. Faust. Manich.

# 414 Bibliotheque Universelle

on l'offre à Dieu qui a couronné les Martyrs; a Et Théodotet. Nous n'offrons point d'hoflies, & ne faisons nulles libations aux Marsyrs: mais nous les honorons comme des hommes divins, & cheris de Dieu. En sorte que selon la remarque de Pamelius, lors qu'on trouve dans les Anciens, qu'on offiit le Sacrifice pour les Martyrs, cela veut dire pourfaire commémoration des Martyrs, ou pour se souvenir de leurs sousfrances.

Les Lieux, où se faisoit cette commémoration, étoient ceux où reposoient les os outles cendres des Martyrs, & on y bant des. autels, pour y célebrer l'Eucharistie. Mais. comme la superstition n'a point de bornes, on ne se contenta pas de ces autels . on em. terigea d'autres en mémoire des Martyrs-dans les champs, sur les chemins, & en plusieurs endroits, où il n'y avoit point de leurs reliques : Ce que le V. concile de Carthage, b défendit, & ordonna mê me de les brifer, ou si cela ne se pouvoit, &z qu'on craignit quelque émotion populaire. d'instruire les fideles là desses , afin que les gens de bien ne s'abandonnassent pas à des. dévotions, qui ne sont fondées que sur des songes creux & des révélations limaginaires.

Mais on étoit allé trop loin, pour en révenir. Dés le temps de Constantin on a pelloit les anniversaires des Martyss festa festivitates des sêtes & des réjouissanc

A Serm, 8. de Mart, L'ap 438 Can. 14.

& Historique de l'Année 1687. 444 a on leur rendoit des honneurs excessifs. Dès lors les Paiens commençoient à reprocher aaux Chrétiens, qu'ils adoroient des. hommes morts. Il est viai que S. Augustins'en défendoit en disant que toutes ces cé témonies n'étoient que des ornemens pour honorer la mémotre des Martyrs , & nonpas des sacrifices qu'on offrit à des morts. Cyrille d'Alexandrie a disoit à peu près la. même chose. Mais à quoi servent les distin-Ctions subtiles , lors que la pratique parle? Et comment s'empecher d'invoquer des reliques, ausquelles on attribue le pouvoir de : chaffer les démons, de guerir les maladies, de prédire l'avenir ? C'est ce que peuvent, s'écrie Grégoire de Nazianze, b les cendres de Cyprien, pourvit qu'on ait la foi, comme le savent seux qui l'ont éprouvé, qui ont sait paffer par tradition ses miracles jusqu'à nous, é qui les communiqueront à la posterité par la même voie. Aussi vers le milieu. du V. siecle, on ne fit plus difficulté d'a. voner publiquement qu'on invoquoit les-Saints. Ceux qui sont en santé, dit Theodoset Evêque de Cys, leur en demandent la conservation, les malades leur guerison, les steriles des enfans ; & lors qu'ils ont été exaucez, ils témoignent leur reconnoissance, par des figures d'or ou d'argent, des yeux. des : pieds, des mains, ou des autres parties de leur corps, qui ont été gueries. Il semble qu'iI

a L. VII. de Civit. C. 27. b L. VI. adv. Jul. g. Orge, 8. Serm. 8. adv. Grac. infid. qu'il y a là s plus qu'un simple honneur, & qu'on ne sauroit guere demander d'autres graces à la Divinité même, pour ce qui regarde cette vie. Gregoire de Nazianze binvoque clairement S. Cypries, il le prie de le regarder du Ciel d'un œuil propice, de diriger ses paroles & sa vie. & de paître, ou de lui aider à paître fon troupeau,

Afin qu'il ne manquât rien à la conformité des Heros du Paganisme, & des Saints. les Chrétiens regarderent ces derniers a comme les aides & les gardiens communs du Genre humain, & des Etres pleins de bonté, qui participent à nos inquietudes. Nous leur dressons aussi des statuës, 🕏 des images visibles, dit Jean Damascene, afin que nous mêmes devenions leurs statuës & leurs ima. ges animées, par l'imitation de leurs vertus.

Dans le Chapitre viti, & Mr. Beck traitedes Mémoires des Saints en particulier, c'est à dite qu'il marque, aussi précisément qu'il lui est possible, le jour de la naissance & de la mort des Saints de ce Martyrologe, de siecle auquel ils ont vécu, le temps de l'institution de leur fete, en quoi il suit l'ordre du Calendrier, commençant par Janvier & finissant par Decembre. Après un Catalogue de ces mêmes Sain mençant par Samuel , & finissant par H\_ dric Evêque d'Aughourg mort en 974. Il'

a Qrat. 18. b Damasc. L, IV de Orth Ede.c.16, c P. 109, d. P. 150diviseensuite, a selon les Lieux ausquels ils ontvècu, faisant un atticle de chaque Continent, l'Asie, l'Afrique, & l'Europe: Puis b selon leur dignité de Prophetes, d'Apôtres, de Martyrs, de Consesseurs & de Vierges; & ensin e par ordre Alphaberique.

Dans le Ch. 1x. l'Auteur se plaint de la diversité des Martyrologes & des Calendriers, lesquels ressemblent à des horloges. qui sonnent la même heure en des temps differens.Il en est de même des Calendriers, qui mettent les Saints l'un devant, l'autre apsès, & ne s'accordent presque jamais. On en donne une infinité d'exemples:après quoi on recherche les causes de ces contradictions. 1. On a consacré divers temps à l'honneur des martyrs , felon la diversité des pais & des coûtumes. 2. On a fouvent pris pour le jour de la mort d'un Saint, celui de l'invention ou de la translation de son corps, ou de la dédieace d'un Temple à son honneur. 3. Les Infideles ont écrit diverses histoires pour se moquer des Martyrs, qu'on a eu quelquefois de la peine à distinguer des veritables. 4. Les Copistes ignorans ont fait · fouvent deux ou trois Saints d'une même personne, ou confondu ensemble des Saints de même nom. s. On a souvent banni les vieux Saints, pour faire place aux nouveaux. 6. ou on leur a donné un autre jour 7. Pour donner de la réputation aux Saints modernes, on les a mis en des Siecles plus éloignez.

'448 Bibliotheque Universelle

Dans le x & dernier Chapitre, M. Beck compare les jours vuides, ou non fêtez de ce Martyrologe, avec ceux du Martyrologe de Bede.

#### XVII.

THEOLOGIENS PROTESTANS.
FRANÇOIS.

INSTRUCTIONS POUR LES NICODE MITES, où après avoir convaincu ceux qui sont tombez de la grandeur de leur crime, on fait vair qu'aucune violence ne peut dispenser les hommes de l'obligation de prosesser la verité; Par J. G. P. 12. A Amsterdam chez Wolfgang. 1687. pag. 225.

Auteur de ce Livre s'est déja sair connoître au public par d'autres Ouvrages.

12L'Eclise Protessante justifiée par la Romaine, où il résute un écrit qu'on attribuoir
à un savant Catholique de Grenoble, nommé l'Abbé de S. Firmin. 2. Un Discours sur
la dissiculté de faire son salut, intitulé LaPorte étroite. 3. Une Dissictation Latine
De Religionum Conciliatoribus. 4: Deux
ou trois Lettres, pour montrer que le
pisme est une Monarcisse Temporelle. 5. O
vû encore de luiun manuscrit Latin, qui
sure Apologie des vers, que Beze a faits

& Historique de l'Année 1687. 449

la jeunesse, où il fait voir que plusieurs Savans de l'Eglise Romaine ont dit des choses

plus libres que lui.

Dans cet Ouvrage, il tâche de porter un des Nouveaux. Unis de France; à qui il écrit, à quitter la Communion Romaine, où il éroit entré par force, & à seretirer, à l'exemple de sa famille, dans un païs de liberté,. pour y professer la Religion, qu'il avoit renoncée de bouche, & qu'il croioit veritable, dans le fond du cœur. On réfute tousles prétextes, dont eeux qu'on nomme ici: Nicodemites se servent, pour excuser leur retardement, & on leur allegue plusieurs raisons, pour les persuader de se relever pronremens de leur chûte. Voici les principales. . I. Qu'encore que Dieu soit Misericordieux, il n'a point promis de grace aux pecheurs impénitens, qui perséverent jusqu'à la mort dans l'hypocrifie, & résistent toute leur vie aux lumières de leur conscience. 2. Que selon les principes de l'Eglise Romaine & des Protestans, il y a une Religion, dans la Communion de laquelle il faut vivre pour être sauvé, à quelques souffrances qu'elle nous expose; & que Jesus-Christ, tous les Apôtres & tous les Martyrs ont enseigné cette verité par leurs paroles & par leurs exemples. 3. b Que quand même la fausse prétention des Libertins seroit vraie, & que toutes les Religions seroient indiffémentes, il est impossible qu'elles le soient

a p. 9. & Juin. bp. 19.20.ad ss.

pour ceux qui creient, qu'il n'y en a de véritable que celle qu'ils professent; & qu'un Chinois, par exemple,ne pourroit passer que pour un tres-mechant homme, fi persuadé qu'il n'y a point d'autre Dieu que ses Idoles, s'il se faisoit Juif, Mahomeran, ou Chrétien. Cela donne occasion à M. Graverol de représenter la grandeur du crime de ceux qu'il appelle Apostats, & le jugement que Dieu en doit faire.

a On réfute ensuite les prêtextes de ceux qui sont tombez. Ils disent. 1. Que ce n'a pas été leur pensée de renoncer Jesus-Christ. On répond que si certe excuse étoit bonne, elle justifieroit rous les pecheurs, puis qu'il n'y en a point qui se plonge dans le crime, pour faire dépit à Dieu, ni qui s'imagine que ses excés aillent jusqu'à lui faire renier la Divinité. L'avare ne se croit point Idolatre,& le voluptueux ne pense point à se léparer de lon Sauveur, en s'abandonnant à ses débauches.

2. Ils disent qu'on ne renonce pas Jesus-Christ, en entrant dans l'Eglise Romaine, puis qu'elle retient tous les articles fonda-mentaux. Comme ce prétexte est le plus considérable, l'Auteur, pour en montret l'illusion, s'applique à faire voir que l'Egli-se Romaine pratique un faux culte; ce qu'il tâche de prouver b par sa doctrine sur la communion sous une espece, ou le retranchement de la coupe, e l'invocation des

ap.55.56. b p.68.ad 90. c p.95.ad 156.

Saints, le service des Images, & les autres superstitions, qui subsistent encore dans toute leur force, comme on levoit dans la pratique des peuples, & les écrits de quantité de Docteurs modernes, qui sont en beaucoup plus grand nombre que les Adouciffeurs ni les Meldistes.

Il est vrai que ces Messieurs disent que les Catholiques rigides ne sont que des Do-Cteurs particuliers; mais ceux, ci le leur reprochent avec mille fois plus de fondement. A qui s'en tiendra t-on ? Il y a bien de l'apparence que les derniers sont les plus sinceres , & qu'ils soutiennent les vrais sentimens de leur Eglise, puis que la pratique universelle est pour eux , & qu'on ne s'est point encore avilé de réformer le culte extérieur, sur les idées de Mr. de Meaux. Ajoûtez à cela que cette pratique est la Tradition , dont on fait tant de cas, & que cet Evêque regarde comme un interprete nécessaire de la Loi de Dieu, une Doctrine non écrite venuë de Dieu même, 🔗 conservée dans les sentimens & la pratique Universelle de l'Eglise. \* D'ailleurs le culte & les prieres publiques de l'Eglise Romaine prouvent évidemment que son intention n'est pas de réduire toutes ces oraisons à cette formule priez pour nous, ni de s'adresser aux saints glorifiez de la même maniere qu'on fait aux fideles vivans, comme le prétend

\* Traité de la Comm. sous les deux osseces. 2. Partie. A l'égard des articles fondamentaux, M. Graverol avone qu'ils sussifient pour être sauvé: I. pourvû qu'on ne croie rien, qu'il les choque directement: 2. qu'on ne participe en les-croiant à aucun saux culte. 3. Que la Religion, que l'on quitte pour embrasser un parti, qui a retenu les articles sondamentaux, ne les croie point. Sur ler il dit que comme une ville ne laisseroit pas d'être cense rebelle, encore qu'elle retint, quant aux termes, les Loix fondamentales de l'Etat, si pard'autres; Loix qu'elle auroit établies elle les renversoit : de même, si l'Eglise Romaine par ses dogmes de la Transsubstantiation, du Sacrifice de la Messe.

Ee Fevre Mot. invinc. ch. 4, 5. 1. . ap. 157. ad 17 ξ.

# & Historique de l'Année 1687. 453

Messe, du Purgatoire, détruit la vraie Doctrine de l'Evangile touchant la natute, le facrisice & les mérires de Jesus-Christ, elle n'est guere moins coupable d'apostasse, en établissant des ensinons qui lui sont contraires, que si elle la rejetoit ouvertement. 2. La pratique étant le but de la Religion, il faut qu'elle soit exemte de superstition & d'idolatrie. 3. Si la Religion qu'on abandonne a aussi retenu les articles sondamentaux, & qu'elle soit même plus pure que celle qu'on embrasse: on ne sauroit s'excuser de lâcheté, de se jetter ainsi dans un parti, qui n'est supportable que parce qu'il a de conforme avec celui que l'on quitte. On résute ensuite le prétexte de l'inten-

On réfute ensuite le prétexte de l'intention, en montrant qu'elle ne peut rectifier une action mauvaise d'elle même & désenduë de Dieu. On explique le Conseil d'Elisée à Naaman le Syrien, & on fait voir que cet exemple, ni celui des sideles qui vivoient avant la Résormation, ne peut excuser la soiblesse des Nouveaux. Unis. On appuie presque tout ce qu'on dit sur des passages de Docteurs Catholiques Romains, que l'Auteur paroît, par tous ses Ouvrages, avoir beaucoup lûs. Il cite quelque fois des Livres, que leur extravagance a rendu fort rares, quoi qu'ils soient asse modernes, a comme un Pseautier de la Vierge du P. du Virail Recollect, imprimé à Lion en 1678. & qui encherit beaucoup sur celui

454 Bibliotheque Universelle.

de Bonaventure. On y trouvera aussi l'histoire de la « Nôtre-Dame de Paix du pont
de Saone, arrivée dans la même ville, qui
méritoit d'être laissée à la posterité, pout
lui apprendre que dans les villes, où les Prélats Catholiques sont les plus raisonnables,
le peuple & les moines n'en sont pas moins
superstitieux.

- 2. TRAITE' DE LA NATURE DE LA GRACE, ou du concours général de la Providence & du concours particulier de la Grace efficace contre les nouvelles Hypotheses de M. P. & de ses Disciples. Par M. Jurieu D. & Pen Th. 12. A Utrecht chez Fr. Halma 1687. pagg. 546.
  - 3. ESSAIS DE THEOLOGIE sur la PROVIDENCE & la GRACE, où l'on tâche de délivrer Mr. Jurieu de toutes les difficultez accablantes, qu'il rencontre dans son système. 12. A Francfoit 1687. pagg. 560.

Uoi que le demier de ces Livres ait vû le jour avant le premier, il lui sert néanmoins de réponse, parce que tout l'Ouvrage de Mr. Jurieu avoit déja paru, presque sous la même forme, en partie manuscrit.

1. Il est divisé en trois parties. Le qui est à la fin & qui devoit servit de p

ce, a déja été imprimé à Rottetdam chez Acher. Il est intitulé Jugement sur les méthodes rigides & relâchées d'expliquer la Providence & la Grace. Pour trouver un moien de reconciliation entre les Protestans, qui suivent la Confession d'Augsbourg & les Résormez.

Ce moien confiste à faire voir que dans quelque hypothese qu'on s'engage, sur la matiere de la Providence & de la Grace, on n'en sauroit rrouver aucune, qui sarisfasse entiérement l'esprit ; parce que les rigides font Dieu Auteur du mal & les relachées font l'homme Auteur de son salut. Après cela M. Jurieu fait voir a que les Protestans de la Confession d'Augsbourg & les Réformez convicunent dans l'estentiel, & que les formules de leurs prieres les mettent d'accord. Il pose ensuite 16 articles que tous les Chrétiens avoit nt, si ce n'est, dit-il, les Sociniens, & nos Novaceurs. ,, N'est-ce pas ,, assez, poursuit-il, pour être unis, car le " reste est plus qu'inurile. Er plur à Dieu ,, qu'on n'eût jamais remüé ces questions , curieuses ; comment la sainteré de Dieu " peut s'accorder avec la permission du pe-, ché ? comment, l'homme peut-demeurer , libre, nonobstant la permission de Dieu, , ses decrets éternels , son concours & la ,, Grace efficace ....... Qu'on s'en tienne " donc en certe matiere , à ce qu'on sait & dont on convient, & qu'on laisse là ce ,, qu'on ne peut savoir que par conjecture. A Sed. XY.

Sur tout il ne faut enseigner au peuple que , ces articles , dont il est certain que nous . " convenons tous; & après tout on a beau "lui en prêcher d'avantage, il ne le retiendra " pas. Le reste n'étant pas de sa portée ne " s'attachera pas à son esprit; & il ne seroit , nullement nécossaire que les simples y " fissent trop d'attention: car cela ne servi-"roit qu'à leur jetter des scrupules dans " l'ame, & à leur faire naître de difficultez, , d'où ils ne se tireroient pas. Nous soute-,, nons que jamais la Doctrine de la Préde-, stination & de la Grace efficace ne fit des , impies; mais nous avoiions qu'elle peut sjetter les esprits foibles dans de grandes , inquiétudes. C'est pourquoi il est de la ., prudence des Directeurs de conscience de ,, menager ces grands mysteres. Dans les ex-,, hortations, il faut nécessairement parler à , la Pelagienne; & pour les dogmes on doit ", les enseigner sobrement,& d'une manie-" re qui prévienne les scandales des esprits , foibles. Il n'y a que deux articles géné. ,, raux, que le peuple doit bien savoir, & sur 2 lesquels tout le reste doit être établi. 1.Le ,, premier que Dieu est le principe & la ,, cause de notre bien : cela est d'une ne-" cessité absoluë pour servir de fondement " au service de Dieu, à la priere & à l'aci ", de grace.2. Le second est que nous som ,, cause de tout nôttemal:taperdition e ,, toi, à Israël: cela est le fondement de l milité & des autres vertus Chrétienn

. M. P

& Historique de l'Année 1687. 445 M. Papin Prêtre de l'Eglise Anglicane. Neveu de M. Pajon & Auteur des Effais de Theologie , commence la I. partie de son Ouvrage, par un parallele de la doctrine de Mr. Jurieu dans ce qu'on vient d'en citer.avec les articles d'un Synode des Eglises Walonnes , tenu à Rotterdam , l'année derniere, & fignez par tous les Ministres réfugiez. Il tâche d'accorder Mr. Jurieu, qu'il prétend se contredire, avec lui même & avec ce Synode; & fait diverses remarques sur la description que ce Théologien nous donne de l'Etre infiniment paifait, dont au dire de son adversaire, il n'a pas une idée juste, ni qui renferme toures ses perfections. On s'efforce de le prouver a en montrant 1. que dans cette description il se trouve des articles, qui paroissent faux en eux mêmes & injurieux à Dieu. 2. Qu'il y en a qui, quand ils ne paroitroient pas faux à les considerer seuls, contredisent pourtant à d'autres, qui sont d'une évidence incontestable. 3. Qu'il y manque quelques articles essentiels à l'idée qu'on doit se former de Dieu & de sa Providence, b comme la bonté, la sainteté, la clemence & la justice, qui sont les quatre, dont la con-noissance inté esse le plus les intel igences créées: 4. Que quelques uns des meil-leurs articles, qui y soient, y sont sans sondement.

II. Dans le T aité de la Nature & de la Tome VII. V Grace & P.I. A.I. & fuiv. b P.157. & fuiv.

## 446 Bibliotheque Universette

Grace, que Mr. Jurieu a a entrepris, pa-ce que la maniere des operations de la Gra ce est si peu connuë, & si mal expliquu de la plupart, qu'on ne sauroit être blâmé dy apporter quelque lumiere, cet Auteur explique d'abord d'une maniere tres-forte, la sentimens de M. Pajon & de ses Disciples, qu'il se propose de combattre, & les réduit à douze propositions. Il attaque, dans la premiere partie de ce Traité, les deux premieres, qui regardent la maniere dont la Providence divine opere dans les actions des créatures: savoir si c'est par un concours imme-diat, qui fasse en elles & avec elles les actions qu'elles produisent? ou si Dieu se contente dans les actions mauvaises des créatures Libres, de conserver leurs facultez,& de n'empêcher pas miraculeusement l'effet de leur détermination au peché? Mt. Jurieu soûtient la premiere hypothese & les Disciples de Mr. Pajon la seconde. L'un d'entre eux pour opposer à Mr. Jurieu m'homme, qui n'eût pas moins de réputation que lui, a traduit un Traité du célebre Baxter, Presbyterien Anglois, sur la prédétermination Physique au peché & à la damnation; & montré dans une préface, qui oft au depart de cette president par la de qui est au devant de cette version, que la do-strine du Concours immédiat, étoit inouit avant le xir siecle : que depuis elle a été combattue par Durand de S. Portien Evéq, yr.

& Historique de l'Année 1687. 447 d'Aix, Richard Archevêque d'Armach, Mrde Launoi & plusieurs autres; & qu'elle porte à des conséquences si affreuses & si impies, qu'on n'ose, les mettre ici. Les curieux en trouveront xx1, dans cette préface p. 397.

III. Dans la seconde partie, Mr. Jurieu examine, dit il; les opérations de la Grace interne, & prouve les veritez de la grace immediate & efficace par elle même. Pour entendre cette dispute, il faut prendre garde qu'elle ne roule point sur les doctrines même de la prédestination absoluë, de la chûte & de la corruption de l'homme, du peché originel, de la necessité de la grace, de son efficacité & de son irrésistibilité, que les deux parties reconnoissent également. Elle ne consiste qu'en une diversité de méthode, dont ces Messieurs se servent, pour l'explication de ces dogmes. M. Pajon croioit que comme on ne veut rien sans le connoître clairement ou confusément, il s'ensuit de là que toutes les mauvaises inclinations de la volonté viennent des fausses lumieres de l'esprit, des préjugez, de l'éducation, des sentimens confus, des jugemens faux & précipitez, qui nous faisant regarder les créatures comme un bien & une source de plaisir portent la volonté à les aimer. C'est dans cette malheureuse disposition d'esprit qui nait avec nous, qui s'accroît tous les jours par le commerce du monde, & dont on ne sent que trop les effets, dés qu'on a l'usage de la raison, c'est, dis-je dans cette disposition, que M Paja fait consister le peché originel, la concipiscence & la source de tous les pechez actuels: de sorte que, selon lui, pour porteila volonté & les passions au bien, il n'y a qu'à éclairer l'esprit, lui donner de veritables idées des choses, lui faire connoîte que les créatures ne sont pas son bien, & qu'elles sont même un mal, leur jouissance passagere entrainant souvent après elle des maux éternels. Que si l'on vient à bour de mettre l'esprit dans cette persuasion, il n'y a point de doute que la volonté, qui aime naturellement le plus grand bien & le plus grand plaisir, ne s'y porte d'elle même, & ne méptise les saux biens & les plaisirs d'un moment.

En effet, dit-il, si l'on fait réflexion sur ce qui se passe en nous, on tombera d'accord que quand on présere les biens sensibles & présents aux biens spirituels & sururs, c'est presque toujours parce qu'on ne pense pas aux derniers, ou qu'on n'a qu'une assurance fort consuse & fort legere de leur existence. & de l'immutabilité des promesses divines.

M. Jurieu soûtient au contraite a que l'entendement, étant une faculté purement passive & nullement libre, est absolument soûmis à la volonté, qui dispose de tous ses jugemens & lui en fair faire tres-souvent de faux, en l'aveuglant par ses passions & par ses préjugez; 2. Que quand la volonté a

## & Historique de l'Année 1687. 449 eut empêcher l'entendement de voir cet-

peut empêcher l'entendement de voir certaines liaisons & certains rapports, qui sont entre les choses, elle l'empêche au moins d'en tirer les conclusions qui en sottent: 3. Qu'enfin elle demeure toûjours maîtresse de tous ses jugemens, ou pour les négliger absolument, ou pour en faire faire d'autres plus à son gré. Touchant ce qu'on dit que la volonté suit toûjours le dernier dictamen de l'entendement pratique, l'Auteur répond que cela est vrai, quand elle se donne la peine de le consulter, parce qu'il faut qu'elle s'arrête à quelque chose, & qu'elle ne peut pas être indéterminée à l'infini. Mais ce di-Camen n'est le dernier, selon lui, que parce que la volonté le veut bien, & que les inclinations s'y accordent. Si cela n'étoir ainsi l'homme ne seroit point libre. Il ne le seroit point par l'entendement, qui n'est pas libre lui-même; & il ne le seroit point par la vo-lonté qui seroit l'esclave d'un autre esclave, savoir de l'entendement.

Mr. Jurieu conclut de là que la Grace interne doit roucher la volonté avant que de pénétrer l'entendement pratique, qui dans le fond n'est que l'acte de la volonté même. Cette conséquence suit naturellement des deux principes qu'il a posez : 1. Que c'est la volonté, qui détermine l'entendement pratique, & qui lui fait dire, il faut faire cela, ou il ne le faut pas faire: 2. Que la volonté détermine ce jugement, selon ses propres inclinations & par ses inclinations.

d'où il est clair que la volonté doit avoir le inclinations au bien, avant que l'entendement pratique ait porté son dernier juge-ment, ou avant que la volonté se détermine au bien. Ce qu'elle se détermine au mal vient du penchant que lui donne le corps & la chair:ce qu'elle se détermine au bien doit donc venir d'un penchant que lui donne la Grace. Ce penchant consiste, selon l'Aureur, en ce que Dieu répand un sentiment de douceur dans la volonté, comme Jesus-Christ le disoit des temporaires, qu'ils écoutent la parole & la reçoivent avec joie : ce qui est bien plus vrai des veritables justifiez. Cette joie n'est point un mouvement raisonné; elle est imprimée immédiatement par la grace qui s'applique à la volonté : & quoi qu'elle maisse de la vue de l'objet évangelique, elle n'en naît pas necessairement; mais elle en sort par l'entremise de la Grace interne.

Cette délectation prévenante, comme l'Au. teur l'appelle aprés S. Augustin, est si font nécessaire à l'ame, afin qu'elle demeure vi-ctorieuse des plassirs sensibles, a qu'Adam en avoit besoin aussi bien que les hommes pecheurs, pour être soutenu dans son devoir. Quand le premier homme tomba, Dieu suspendit, selon Mr. Jurieu, l'action par laquel le il attiroit sa velonté, par ce charme secret & cette impression de plaisir : pen ant quoi Adam se laissa delecter, par l'objet qui lui étoit proposé, c'est d'être semblable à Dien & Historique de l'Année 1687. 451 & de connoître le bien & le mal ; & cetter délectation l'emporta dans le précipice &

plonges son ame dans la chair.

Un des plus forts argumens des Disciples de M. Pajon est celui qu'ils tirent du sentiment commun des Protestans, touchant la Divinité de l'Ecriture. Car, disent-ils, si la plus-part des Théologiens s soutiennent que les Livres Sacrez portent des marques si évidentes de la Divinité de leur Auteur, qu'elles peuvent convaincre les infideles même, si ce n'est qu'ils se fassent violence, pour les contester; à plus forte ration ces marques doivent-elles être capables ; étant proposées avec d'heureuses circonstances, de produire par elles-mêmes une force persuasion, que l'Ecriture est divine. A cela M. Jurieu répond b 1. Qu'encore qu'il ne veuille pas diminuer la force & la sumiere des caracteres de Divinité de l'Ecriture, il ose pourtant affirmer qu'il n'y en a pas un qui ne puiffe étre élude par les Prophanes , ni qui fasse une preuve , ni à quoi l'on ne puisse répondre quelque chose: 2. Que confidérez tous ensemble, quoi qu'ils aient plus de force que séparément, ils n'en ont pas affez pour faire une Da'-MONSTRATION MORALE : d'où il conclut c 3. Qu'Assurb'MENT ces caracteres ne sont pas tels qu'ils puissent produire dans un Esprit BIEN Disposa' une certitude de spéculation, qui égale la certitude

des sciences Géométriques. Si l'on demande à l'Auteur comment donc on est per suadé de la Divinité de l'Ecriture? a il répond avec un Scholastique, appellé Bonaventure, qu'il y a de deux sortes de certitudes, l'une de Spéculation , qui est celle qui nait de l'évidence de la chose, comme est celle des propositions Géométriques, & l'autre d'adhesson ou d'attachement, qui nait non de l'évidence de la chose, mais de l'imporrance de la chose. Par exemple, dit il , je eroi fermement & fortement qu'un tel est mon pere, je n'en ai point de démonstrazion; mais je voi qu'il m'est de la derniere importance de croite cela, parce que de la dépend le droit à une grande succession, qui me regarde. Je croi, continue-t-il en faisant application des ses principes aux choses de la Religion, b le croi fermement qu'il y a un Dien. Ie le veux croire plus fortement que ge ne croi qu'en tout le triangle les trois angles sont égaux à deux droits, bien que cette derniere proposition se démontre à l'œuil : je le crois, dis-je, de cette maniere, PARCE que je le veux croire. Touchant la maniere dont le fait cet acquiescement, l'Auteur dit c que l'esprit voiant l'importance de cette verité l'Écriture est Divine, combien il en revient d'avantages, quand on la croit, & combien il en revient de maux, quand on ne le croit pas , la volonté dans cette vuë se determine à lui donner un aquiesce-

# P.147. & Juiv. k P. 249. c.P. 250.

& Historique de l'Année 1687: 433 ment plus ferme, que celui qu'elle donne a une proposition démontrée mathematiquement , dont elle ne voit pas l'importance. Elle adbere à cette verité, & elle y adhere; parce qu'elle le veut . . . a Le S. Esprit & . . la Grace peuvent bien faire ce que les préjugez font tous les jours. Or on voit par sout que les préjugez donnent à l'esprit des degrez de certitude dans l'aquiescement, qui sont au dessus des degrez de l'évidence de la chose. Ainsi dans toutes les persuasions, il y a prosque toujours des degrez qui: font Destituez DE RAISON. On feroit porté à penser que Dieu aiant une fois flé-chi la volonté, pour recevoir la Divinité de l'Ecriture, la seule attention de l'esprit suffit pour tirer de ce Livre divin les mysteres que la Religion nous apprend, & qui y sont clairement contenus : mais il n'en est pas ainsi, selon Mr. Jurieu: b Carà proprement parler nous croions les choses incroiables & inevidentes, parce que nous les voulons croire. Le Prophane de l'impie voit souvent qu'il y aun Dieu malgré qu'il en sie : mais je croi , dit-il , que Dieu subsiste en trois personnes, parce que je le veux creire.

M. Papin commence sa réponse par expliquer en quel sens on pourroit admettre les habitudes insuses & l'opération immédiate du S. Esprit: e Il dit que, selon M. Jutieu même, le peché originel, ou du V

4.P. 251. b P.318.319; c.P.235.6 [uiv.

## Bibliotheque Universelle

454

moins la source de ce peché, & par consequent de tous les autres, consiste dans la mauvaise disposition avec laquelle nôtre corps est formé & vient au monde, dans cette intemperie d'humeurs, qui cause le déréglement des passions & l'amour des choses sensibles. Rien n'empêche, selon lui, que Dieu n'apisse immédiatement sur môtre corps, pour changer ses mauvaises habitudes, en corrigeant cette întemperie, qui porte à la haine, à la colere, à la vengeance, aux plaisirs, à la débauche, & lui donmant une disposition contraire, qui porte à l'amitié, à la patience, à la clemence, au mépris des plaisirs, à la sobrieté, à la chasteré. Il peut aussi agir immédiatement sur les esprits purs par la production d'une Edée, par la révélation, en leur présentant des objets qui les appliquent fortement, en éloignant, ou suspendant l'effet de toue ce qui peut intercompre leur attention, en Emprimant en eux des sentimens de douleur ou de plaisir. Ce sont là toutes les manieres, dans lesquelles l'Auteur conçoit que Dieu peut agir sur les esprits : ce n'est pas qu'il n'y en puisse avoir d'autres , mais comme on n'en a point d'idée. M. Papin laisse la chose indécise, & avoue qu'il ne fau roit comprendre comme la grace donne de l'amour pour une verité, par une declectation prévenante, c'est à dire par un fentiment de plaisir, qui précede la gonnoissance de la persuasion de cette veribé.

& Historique de l'Année 1687. 455 zité. De tout cela il conclut que pour produise la conversion d'un pecheur, il n'y a 1. qu'à remedier au desordre du corps de quelque maniere que ce soit, médiate ou immédiate: 2. à représenter au naturel les objets de l'entendement, & ceux de la volonté, le mensonge, & la verité, le vice & la

Wertu. A l'égard de la liberté d'indifference ou de l'indépendence de la volonté que M. Jurieu soutient, voici l'hypothese que s son adversaire lui oppose. Il conçoit l'ame comme un être en mouvement. 2. La volonté de l'ame est ce mouvement, qui peut être déterminé de quelque côté que ce soit: 3. De même qu'un corps simple ne détermine pas lui-même son mouvement, mais qu'il en reçoit la détermination de la même cause que se lui donne: l'ame aussi a reçu la détermination de son mouvement de la méme cause, qui lui a donné le mouvement en même temps que l'être, puis qu'elle ne peut exister sans volonté. 4. De même qu'un corps simple ne sauroit changer luimême la détermination de son mouvement, ni la changer par la force feule de ce mouvement, mais que pour la changer il faut l'action d'une autre cause : aussi l'ame n'a pu changer d'elle-même la détermination de son mouvement, qui tendoit originellement au bien spirituel, ni revenir à cetze premiere détermination, quand elle a été

changée, ni en géneral apporter le moindre changement à son mouvement; mais il faut pour cela l'action d'un autre cause. s. Le mouvement de l'ame est le mouvement d'un Etre intelligent, qui ne sauroit être déterminé par une force aveugle, ni tendre de quelque côté, sans savoir pourquoi, clairement ou confulement en un mot c'est un mouvement dont les raisons seules peuvent changer la détermination. 6. Ces raisons sont necessairement ou des connoissanzes ou des sentimens de l'amé. 7. Ses connoissances sont ce qu'on appelle l'entendement ou les idées de l'entendement : de sorte que quand on dit que la volonté démend de l'entendement, cela ne fignifie au are chose, sinon que le mouvement de l'ame peut être déterminé par les connoissances Intellectuelles:ce qui ne veut pas dire qu'el le ne dépend que de l'entendement, puisque ce mouvement peut austi être déterminé par des sentimens de douleur ou de plaisir, qui ne sont pas des connoissances intelle-Auelles. L'Auteur conclut de là, que la détermination du mouvement de l'ame dépend necessairement de la connoissance ou du sentimenti& dite que l'entendement dépend de la volonté c'est dire, selon lui, que la cause dépend de l'effet, & que ce qui dé-sermine dépend de ce qui est déterminé.

Aprés cela on peut s'imaginer que M. Papin ne demeure pas court fur ce que M. Juzieu objecte contre l'efficace des caracteres. de Divinité de l'Ecriture; qu'il n'approuve pas qu'on croie en Dieu par caprice ou par interêt, ni qu'on soit Chrétien, parce qu'on le veût être, sans en avoir de bonnes raisons; & qu'il ne pardonne pas à son adversaire la comparaison qu'il fait de la force des préjugez & de celle de la Grace. On pourra lire les raisons de part & d'autre, dans nos deux Auteurs. Il nous suffit d'avoir marqué le sujet de la dispute, qui n'est peut-être pas tel que bien des gens se le sont imaginé.

4. LES TROPHE'ES DU PORT-ROYAU.
RENVERSEZ, ou Réponse au premier
Tome de la Discussion de M. ARNAUD,
auquelon n'avoit point encore répondu.
8. À Amsterdam chez R. Roger Imprimeur & Libraire 1688, pagg. 318.

Eux qui trouveront le titre de ce Livre trop fort n'ont qu'à lire l'ouvrage entier, pour être convaincus, qu'il ne répond pas mal à son inscription. Il prétend que tous les passages des Peres, que M. Arnauda entassez, ne prouvent rien moins que la présence réelle & la Transsubstantiation, parce que plusieurs d'entre eux, sur tout les P. P. Grecs avoient un sentieur l'Bucharistie, selon lequel ilse auroient pû se servicient d'expressions encore plus énergiques. A lls croioient que l'Bucharistie est un mystère efficace du corps.

corps de Jesus-Christ, & ils attachoiene au Pain & au Vin une vertu singuliere & divine, pour la sanctification & la nourriture spirituelle des sideles. Si on leur demandoit le comment de ce my stere, ils disoient que le Verbe incarné , l'Esprit éternel qui s'est uni à Jesus-Christ lui donne la vie : Que cette chair ainfi vivifiée devient une source d'esprit & de vie: Que Jesus-Christ fait découler sur l'Eucharistie cette efficace vivifan e de sa chair, & la fait entrer dans nous par ce Sacrement; à peu près comme le Soleil répand sa chaleur & sa lumiere sur des miroirs ardens, qui la refléchissent sur d'autres corps, qui en sont échauffez & éclairez, fans qu'elle se détache de son corps. L'Auteur soutient que dans cette pensée que l'Eucharistie est changée en l'efficace vivifiante du Corps de Jesus-Christ, on peut fort bien dire qu'elle est changée au corps du Verbe fait chair, ou en la chair de Tesus-Chuist, comme parle Grégoire de Nysse, & même que Jesus-Christ nous est naturellement & corporellement uni, comme parle Cyrille d'Alexandrie. On appelle cela la Clef d'efficace & la Elef de vertu, & on softtient que par cette hypothese on peut expliquer toutes les expressions des Peres, concernant l'Eucharistic.

#### XVIII.

#### LIVRES MYSTIQUES

E. DE LA PAIX DE L'AME, & du bonbeur d'un cœur qui meurt à lui mêmepour vivre à Dieu. 12. A Paris, avec Approbation & Privilege 1687. pagg. 168.

J L semble que ce soit l'année des Mystiques; car outre les viri volumes de M. Poiret, on a rimprimé à Venise l'Exercice. de la Perfection d'Alfonse Rodriguez Jesuïte, & à Padonë la Vie & les Oemvres Spirituelles du B. Suso, Religieux Dominicain. Ces deux Livres sont trop connus, pour en parler ici. Les Curieux, qui ne les ont pas, les trouveront chez les Srs. Waesbergue & Wetstein. in 4. en Italien & en Latin.

Celui dont a mis letitre à la tête de cet Article, est un des Traitez de la Théologie Mystique de Harphius. Il est divisé en deux Livres, dont le premier décrit la tranquilité de l'Esprit, que les Mystiques nomment la Paix intérieure, & le second enseigne les moiens de l'aquerir, qui sont le mépris de soi-même & du monde, la constance en la misericorde de Dieu, la morrissication des passions, de l'entendement & de la volonté, le soin de bannir tous les scrupules de la conscience, &c.

Quoj

Quoi que ce Livre ne respire que la pieté, comme il n'y a pas grand ordre, & que ce ne sont presque que des pensées détachées, si on le traitoit avec autant de rigueur, qu'on a fait les Ecrits de Molinos, on y trouveroit la plûpart des prétenduës hétéses des LXVIII. Propositions, sur l'anéantissement, le dénuëment des pensées, la consiance en la Grace, les tentations, les secheresses, les serupules, le mépris de la dévotion sensible. Il suffira d'en donner deux ou trois exemples, qui feront sentir à ceux qui auront lu la Guide spirituelle de Molinos, que son Auteur ne s'éloigne point de la Doctrine commune des Mystiques.

a,, L'ame peut aussi quelquesois soussirs, les atteintes des tentations du péché, mais, il ne faut pas qu'elle se trouble, elle doit, s'en retirer avec douceur, sans contention, & se remettre dans son premier calme, , sans excès, ni du côté de la joie, ni du

, côté de la tristesse.

b,, Vous ne devez ni négliger, ni limiter, vos dévotions : en forte que vous foiez ;, comme obligé à faire; à méditer, ou à lire, ; tant de choses, ou tant de chapitres ; mais ; que vôtre cœur demeure toujours libre, ;, pour s'arrêter où il trouvera du repos : & ;, pour être prêt à jouir du Seigneur, toutes ;, les fois qu'il voudra se communiquer à ; vous.....

e,, Cette Leçon est d'une extrême uti-

& Historique de l'Année 1687. 461

"liré : car on voir quantité d'Eccléssafti" ques, qui se perdent dans la lassitude de
" leurs exercices, sans en avoir jamais pû
" tirer de prosit, ni de repos; parce qu'il leur
" semble toûjours qu'ils n'ont rien fait,
" s'ils n'ont achevé toute leur tâche, & que
" c'est en cela que la perfection consiste, ce
" qui est une vie d'hommes de journée.

#), Personne ne doit s'estimer Saint, pour , avoir beaucoup de ces choses intérieures , & sensibles, ou de mouvemens affectifs, , car le plus souvent elles ne sont qu'un remede à nôtre infirmité & à nôtre immortification. La nature du cœur est inégale, inconstante & alterée de ces douceurs & , de ces consolations sensibles; elles ont le , plus souvent leur source dans les affections , naturelles, elles les entretiennent & les , fortissent, & cependant l'on pense être , fort enslammé de l'amour divin.

2. LE QUIETISTE, ou les Illusions de la nouvelle Oraison de Quiétude. 12. A Pa-11s. 1687. pagg. 315.

L'Oraison, qui n'est pas encore venu ici, &c qu'on a fur pas encore pas qui n'est pas encore venu ici, &c qu'on a mair.

qu'on a eu dessein d'opposer à la Méthode

des Quietistes.

A l'égard de ces Illusions, c'est un Ouvrage traduit de l'Italien, & l'on croit qu'il est du P. Segueri Jesuite, dont le Livre fut mis dans L'Indice de ceux qui sont défendus, avec d'autres qu'on avoit faits contre les Quietistes. Présentement que Molinos est condamné, on imprime les Livres de ses adversaires, qui avoient été censurez, avec approbation & privilege : tant la bonne ou la mauvaise fortune des Auteurs a d'influence sur celle de leurs Ouvrages! Ce n'est pas néanmoins contre Molinos, que ce Livre est composé. C'est contre un Prêtre François nommé Malaval, qu'on auroit plus de raison de regarder comme le Chef des Quietistes, que le Docteur Espagnol; car il a écrit neuf ou dix ans a avant Molinos, qui a emprunté diverses choses de lui.

I.e Livre de Malaval est intitulé Pratique facile pour élever l'ame à la contemplation. Son adversaire y trouve vir Illufions, & l'accuse d'enseigner. i. Qu'aussitôt qu'on s'est mis en Oraison par un acte de foi, qui fait croire Dieu présent en nous, bannissant après cela toutes pensées & tous raisonnemens, on a atteint le sommet de la Contemplation: 2. Que par cet acte de pure foi, on connoît Dieu tel qu'il est en luimême: 3. Qu'on le connoît d'une maniere à ne le pouvoir connoître davantage: 4. Que

par le moien de cet acte de foi, on artive au terme, & conséquemment qu'on n'a plus besoin de penser au chemin qui y conduit, savoir Jesus-Christ: 5. Qu'on ne doit plus faire d'usage de tout ce qui est sensible, soit par rapport à l'entendement, soit par rapport à la volonté: 6. Que l'ame, qui est exercée dans l'Oraison de Quietude, est déja arrivée par ce moien au plus haur degré de persection, en sorte qu'elle n'a plus besoin de penser à son avancement, au moins par des moiens particuliers: 7. Qu'il faut regarder tous ceux qui s'opposent à ce genre d'Oraison comme les ennemis déclarez de la contemplation.

Ceux qui voudroient justisser Malaval, pourroient peut-être montrer; 1. que toute son heresse consiste à avoir mis en termes trop clairs les Principes des Contemplatifs, qui tendent à détruire les superstitions du culte extérieur de l'Eglise Romaine. & à rétablir la pieté qu'ils nomment intérieure: 2. Que cet acte de soi, ou cette Oraison de Quiétude, n'est autre chose que l'habitude qu'une ame verirablement pieuses est faite de penser facilement à Dieu, de l'avoir toûjours devant les yeux, d'être parfaitement resignée à sa volonté, & de n'entreprendre rien que pour lui plaire: 3. Que par opposition aux Legendes, à la Théologie Scholastique, à la Morale des Casuistes, on peut appeller cette soi pure, une consoissance de Dieu tel qu'il est en lui-même:

4. Que

4. Que la plus haute perfection, où l'on puisse atteindre en cette vie, & la plus sublime connoissance, qu'on y puisse aquerir, confistent à se confirmer tous les jours dans cette habitude d'aimer Dieu : 5. Qu'on ne sauroit aller plus loin, & que tous ces Dia-logues & toutes ces révélations, dont quelques dévots se vantent, ne sont que des réveries de cerveaux creux, ou des impostures de fourbes: 6. Que le Jesus, auquel il ne faut plus s'amuser est ce Jesus de bois & de pierre, dont les superstitieux font une idole, qu'ils adorent comme un simple homme, sans regarder sa Divinité, élevant même quelquefois sa mere au dessus de lui : 7. Que les chappelers, les prieres contées, les images, les reliques, & rout cet attitail pompeux de la dévotion sensible, ne doivent point être l'objet d'une ame qui s'est route confacrée à Dieu, & ne peuvent qu'arrêter ses progrès dans la pieté. On auroit de la peine à montrer que Malaval soutienne autre chose, a dans tout son Livre: & c'est ce qu'il falloit combatre direchement; au lieu de forget des hérésies imaginaires & ridicules, de peur de donner aux Protestans le plaisir de voir qu'il y a des gens, qui ont à peu près les mêmes pensées qu'eux sur le Culte divin , jusques dans le fond des Cloîtres de l'Italie & de l'Espagne.

Recueuil de diverses pieces concernant le Quietisme.

A On le trouve cher Wessein.

G Historique de l'Année 1687. 465
QUIETISME & les QUIETISTES, ou
MOLINOS ses sentimens & ses Disciples.
2. A Amsterdam chez Wolfgang & Savouret. pagg. 408.

N peut considerer iv parties dans ce Recueuil: car 1. la préface est une espece de dissertation, où l'on justifie Molinos contre les préjugez des Protestans & des Catholiques; & où l'on promet de faire voir au long l'innocence de sa doctrine dans une Apologie particuliere. On souhaiteroit seulement avant que d'y mettre la derniere main, que d'un million d'amis qu'on dit que cet illustre malheureux a eus, il s en trouvât que leun asser charitable, pour envoier aux Libraires de l'Auteur que leune de ces vint mille Lettres, qu'on assure que molinos a écrites, par où l'on pût prouver que ce Docteur a enseigné le contraire de ce qu'on lui impute dans les Lxviii Propositions, particulierement depuis la 41. jusqu'à la 13.

La 11 piece de cerecueuil est la Guide Spirituelle de Molinos, divisée en trois Livres, qui sont precédez par une Introduction, ou un Systeme abregé de tout l'Ouvrage. Le 1. traite des differents états, par lesquels l'ame doit passer avant qu'elle arrive à la paix intérieure, des ténebres, de la secheresse, des tentations & du silence Mystique. Il semble que l'Auteur ne veut dire autre chose, si ce n'est que dans les commencemens de la conversion,

conversion, afin que les pecheurs puissent résister, aux charmes des sens, Dieu les attire par une douceur sensible, qu'ils trouvent dans les exercices de pieté, & qui leur fait mépriser les plaisirs du corps. Mais comme on s'accoûtume à tout, & que cette douceur n'est souvent qu'une affection naturelle excitée par l'amour propre, qui cherche à se contenter en quelque état qu'il se trouve: Dieu fait quelquesois tarir la source de ces consolations, afin que l'ame s'éleve vers lui, par la pureté de ses desirs , qu'elle l'aime d'un amour de choix, d'un amour tranquille & éclairé, & non par l'effet d'un mouvement machinal, semblable à celui qui la porte vers les créatures. Cette privation est donc un bien, mais par l'inexpérience de la plûpart des Directeurs, en ce qui regarde les chosesspirituelles, on s'est tellement accoûtumé à attacher au mot de Grace l'idée d'un mouvement affectif, & d'une dévotion sensible, que dès qu'on ne se sent plus animé de cette ferveur, on se croit abandonné de Dieu, privé de son amour, & exposé à tous les traits de sa vengeance, ce qui décourage extrémement. Le monde, auquel on avoit renoncé, profitant de ce trouble de l'ame, se présente de nouveau au pecheur avec tous les attraits, & le sollicite à lui rouvrir son cœur. Ce sont là ces ténebres, cette secheresse & ces tentations, dont les Mystiques parlent tant, qu'ils appellent à sferna. les, lors qu'on y succombe, & ténebres divines,

& Historique de l'Anneé 1687. 467 vines, secheresse féconde, tentations utiles, lors qu'on les surmonte, & qu'elles ne servent qu'à nous consirmer dans l'amout de Dieu, & à nous rendre plus attentiss à nôtre devoir.

Dans le second Livre, Molinos traite des secours de la Contemplation. Il censure vivement les défauts des Confesseurs; mais il pousse trop loin l'obeissance aveugle qu'on doit, selon lui, à son Directeur, en quoi il suit les principes de l'Eglise Romaine, & fur tout ceux des Mystiques, comme on le peut voir dans les Opuscules Spirituels de Jean de la Croix , Avis 2. conere le Diable. Cependant il laisse la liberté d'examiner si le Directeur qu'on a choisi, ou qu'on veut choisir a de l'expérience dans la voie Mystique; à faute dequoi, il est permis de le quitter & d'en prendre un a itre. & Ce qu'il y a de plus confidérable est qu'il représente beaucoup plus fortement, qu'aueun Cath. R. n'avoit peut-être jamais fait, la vanité & l'inutilité des pénitences extérieures, & qu'il montre qu'elles ne servent d'ordinaire qu'à fomentes l'orgueuil des faux devots & des zélez indiscrets.

Le troisième Livre traite des effets de la Contemplation aquile, & des signes ausquels on peut discerner la pieré solide & intérieure, d'avec l'extérieure & la fausse. Il y montre que la vraie dévotion ne consiste

point

point dans des affcétations, des fingularitez, des visions, des extases, des mouvemens affectifsque la sagesse divine n'est pas une connoissance prosonde de la Théologie Scholastique, ou un fond inépuisable de distinctions, & de subtilitez; mais que la premiere consiste à vaincre les tentations du dedans & du dehors, à renoncer à tout ce qui nous empêche d'aimer Dieu; & la seconde à se connoître & à se mépriser.

111. On trouve en suite un Traité de la communion Quotidienne, où Molinos sostient que, seion le Concile de Trente, les Peres & les Docteurs Scholastiques, tout Chrétien qui n'est pas en état de peché mottel, peut communier tous les jours, pourvû que son Directeur y consente. L'Auteur conseille de le faire & résute les raisons que M. Arnaud avoir alleguées contre la frequente

Communion.

La IV. piece de ce recueuil contient des extraits de IV. Lettres concernant Molinos & ses Disciples. Les deux premieres sont de Molinos même, qui y louë l'Oraison mentale ou de Méditation, & donne les moiens de la pratiques par où l'on voit que ses Adversaires l'accusent injustement de rejetter cette pratique, & qu'il n'en blâme que les abus. Mais c'est une objection qu'on a faite à tous les Mystiques. Voiez l'Eclaireissement des phrases Mystiques de Jean de la Croix II part.ch. 3 La troissème est de l'Archevêque de Palerme, qui y fait l'éloge

l'éloge de Molinos & de sa Guide spirituelle. Le quatrième Extrait, qui est riré d'une Lettre Angloise & de mémoires Italiens, comprend l'Histoire de Molinos depuis sson arrivée à Rome jusqu'à sa condamnation. Le Traducteur de la Guide y justifice en passant a la méhode des Quietistes contre les objections du P. Segueri, dont on a patié dans l'Article précedent, & répond aux accusations qu'on a faites contre eux. b.

4 ZONDER CRUIS GEEN KROON.

Nulle Couronne sans Croix, or Trité
de ce qu'on doit saire de souffrir pour
porter la Croix de Jesus-Christ; dans lequel on montre ce qu'emporte le rénoncement de soi même, de qu'on ne peut entrer dans le Ciel sans se rénoncer Composé en Anglois par GUILLAUME
PENN, Gouverneus & Proprietaire de
la Pensylvanie, & traduit en Flamand
par GUILLAUME SE'WEL.
12. A Amsterdam chez Jac. Claus. 1687.

pag. 723.

N met cet 'Auteur entre les Mystiques, quoiqu'il ne soit rien moins que Cath. R. parce que sa Doctrine approche assez de la leur, encore qu'il y air quelques distrerences considérables, qu'on marquera dans la suite.

Time VII. X 4166. ad 289. b 291. ad 302<sub>9</sub>

Ce Livre que le Chevalier Penn composa dés l'année 1668, & qu'il augmenta beatcoup en 1682, a été imprimé quatre of cinq fois en Anglois. On n'y traite que de Morale, on ne s'y propose que de montre. La necessité du rénoncement de soi-même, & de faire voir ce qu'emportent ces phrases de l'Evangile se rénoncer, porter sa Croix & suivre Jesus-Christ. On représente d'abord la corruption du Christianisme mo-derne, en le comparant à celui des Apôtres. On prouve en même temps 1. que a c'est en vain que de certaines assemblées, qui n'ont qu'une apparence de pieté, se vantent d'être l'Eglise de Josus-Christ, puis qu'elles font voit par leur manque de charité, & par la persecution qu'elles font à ceux qui ne sont pas de tous leurs sentimens qu'elles ne sont que des Societez Antichtêtiennes & la vraie Babilone de l'Apocalypse. 2. Que ce qui distingue les vrais Chréciens d'avec les faux ne consiste pas simplement en des opinions spéculatives; mais principalement dans la pieré intérieure, b & que c'est ce qu'on verra un jour lorsque toutes les Sectes seront réduites à deux, boucs & brebis, Justes & injustes. 3. Que la corruption a passé des mœurs dans le culte, qui est deveau tout extérieur, & tout charnel, aussi bien que dans le Gouvernement Ecclésiastique, qui a dégénéré en Tyrannie. 4. Que le remede à cela seroit de porter la Croix de

& Historique de l'Année 1687. 483 J. C. intérieurement, c'est à dire de se rémoncer soi-même.

Aprés avoir montré en quoi consiste le rénoncement, & les vices qui lui sont oppo-Lez par rapport à la Religion, comme l'idolatrie du bois & de la pierre, l'invocation des Créatures, la pompe du service divin; il passe aux défauts des mœurs, qui procedent de trois sources, de l'orgueuil, de l'avarice & du luxe. Il mer entre les effets de l'orgueuil, l'ambition & la tyrannie de ces Ecclesiastiques, qui non contens de la Do-Etrine de l'Evangile, y ont ajoûté une infinité de traditions & de spéculations, & en ont fait des articles de foi, qu'ils concluent ordinairement par un anatheme, qui veut dire que tous ceux qui ne les croiront pas, ou ne feront pas semblant de les croire, seront bannis, excommuniez ou brûlez.

Entre les productions de l'orgreuil, l'Auteur range les titres & les marques d'honneur, que les hommes se rendent les uns aux autres, & pour lesquelles ils sont si passionnez. Il représente les desordres que cette espece de flatterie cause dans le monde, a & prend de là occasion de justifier ceux de sa Societé, qu'on appelle ordinairement Quackers ou Trembleurs, de ce qu'ils n'observent pas certaines sormalitez, reçues généralement dans toute l'Europe, & par lesquelles on se témoigne une estime & une amitié teciproques, comme ôter le chapeau, faire la

4 Gap. IX, X, P. 176. 6 Juiv.

révérence, dire vous au lieu de toi, se don de certaines qualitez , Monsieur , Mons gneur, vôtre Excellence, vôtre Majesté à Il apporte plusieurs raisons, qui les oblig à s'abstenir de cette coûtume. 1. Leur co science, qui les assure intérieurement, que ces céremonies sont un effet de la vanité himaine. 2. La simplicité & la pureté de l'Evangile, qui ait juiqu'aux apparences de mil & défend jusqu'aux paroles inutiles. 3. La pratique de toute l'Antiquité, tant Sainte que prophane, qui a ignoré tous ces vains titres, dont le sor orgueuil des homme se repaît présentement. En quel Ecrivain a-E-on jamais lu , poursuit Penn , Monsieur Adam, M. Noë, M. Abraham, M. David, M. Platon, M. Ciceron, &c. 4. L'exemple de Jefus-Christ, qui ne vouloit pas que ceux,qui lo prenoient pour un simple homme, lui donnassent le titre de bon. Luc. xvIII: 18.19. s. L'exemple de Mardochée qui ne voulut pas se prosteiner devant Haman. Esth. 111. 1, 2. Touchant les passages où Dieu commande d'honorer les puillances, &c. on répond qu'aucun ne marque qu'on doive leut donner des tirres pompeux, dont la pluspart, pris à la rigueur, sont de vrais blasphê. mes.& n'appartiennent qu'à Dieu. On soueient quedans l'Ecriture, le terme d'honneur me fignifie que l'oberffance qu'on doit à Dieu ou à ses superieurs, le rang où l'on est Elevé, & la réputation qu'on s'aquiert put ses vertus: 7. L'Auteur proteste que cen'est

Tiferique de l'Année 1687. 485.

Ti par entérement, ni par esprit de parti, ni par mépris de leur prochain, qu'ils s'abstienment de faire ces cérémonies, & de lui donmer ces qualitez, mais par conseience; ce qui les rend plus dignes de pitié que de haine, au cas qu'ils soient dans l'erreur.

Quelques personnes trouvent que Penn avance un peu trop hardiment que les termes des Langues anciennes, qui répondent à nôtre Monfieur, ne servoient pas au même ulage que nous emploions ce mot. Car lans: conter que les Latins appelloient Domine a ceux qu'ils ne connoissoient pas, ou dont le nom leur étoit échappé de la mémoire; on voit des traces de cette coûtume dans l'Ecriture. Dans les civilitez qu'Abraham: & les Hethiens se font Gen. xx111, Hephron le traitre de Monseigneur [ Adoni. ]. Abraham & Loth donnent ce titte à des-Anges, qu'ils prenoient pour des voiageurs. Gen.xvII: 3. xIX: 2. Rebecca au serviteur d'Abraham. Gen. xxIV: 18. S. Pierre loue: Sara de ce qu'elle appelloit Abraham son Seigneur. I Epit. III: 6. Daniel ne fait pas difficulté de donner à Nebucadenetzai la qualité de Roi des Rois, ni de saluer Darius avec la formule Caldéenne, ô Roi vi éternellemens. Dan. 11: 37. & v1: 21. ni S. Paul de nommer Festus trés-excellent XXVI : 25-

Aprés avoir traité de l'Avarice & dus L'uxe, l'Auteur finit cet Ouvrage en rapportant dans les trois derniers Chapitres, X 2 des

. Bibl. T, v, P, 361.

des passages & des exemples d'Auteus
Paiens & Chrétiens, & des témoignages de diverses personnes mourantes, touchant
la vanité du monde & le bonheux de la vertu.

A l'égard de la conformité & de la dif-ference qu'il y a entre les Mystiques & les Quackers, on peut remarquer. 1. Que leut dockrineregarde principalement la Morale, & qu'ils se mettent peu en peine des dog-mes spéculatifs, qui déchirent malheureu-sement les Chrétiens: 2. Qu'ils soûtiennent les uns & les autres que la pureté, que l'E-vangile demande, va bien plus loin qu'on ne s'imagine ordinairement, & qu'ellen'em-porte pas moins qu'un parfait renoncement de soi-même. 3. Qu'ils parlent en termes emphatiques de la nécessité de la Grace, de ses effets, & de l'operation du S. Esprit dans l'ame; mais sans toucher à la Prédestimation, aux decrets absolus, ni à toutes les questions qu'on fait sur la prescience de Dieu & la liberté de l'homme : 4. Qu'ils croient que la meilleure Oraison n'est pas celle qu'on fait par cœur, ou avec des paro-les arrangées méthodiquement: mais qu'elle consiste à se tenir dans le silence, en faisant attention sur Dieu, avec un cœur embrase d'amour : 5. Qu'ils méprisent extrémement le culte extérieur & la maniere dont le commun des Chrétiens font leurs dévotions. 6. Qu'on les a accusez de se vanter d'avoir des vilions & d'être inspirez par un esprit particulies.

Aiftorique de l'Année 1687. 487 particulier, à quoi la maniere dont les My-ftiques entrent dans le recueuillement, & celle dont les Quackers font leurs assemblées a sans doute donné lieu. Ajoûtez à cela que comme il ya des Mystiques vifionnaires, il ne manque pas non plus de Quackers extravagans, & qu'ils ne sont pas tous aussi raisonnables que Malaval & Molinos, ni que Penn & Barclai.

Il y a cependant entre eux des differences trés considerables : 1. Les Mystiques n'ont pû sortit de l'Eglise Romaine, ou ne l'ont pas jugé à propos, quoi qu'ils la crussent trés-corrompue. & Les Quackers n'ont pas eu tant de moderation, & quoi qu'ils tiennent les Societez Protestantes pour plus pures que la Romaine, ils sont si persuadez de la corruption générale du Christianisme, tant dans le culte que dans les mœurs,qu'ils ont trouvé bon de faire secte à part. 2. Les Mystiques ont gardé des ménagemens avec l'Eglise Romaine & n'ont blâmé son culte qu'indirectement, tantôt en déclamant contre les abus, ou contre les personnes, tantôt soutenant que les céremonies & lespratiques extérieures pouvoient être bonnes pour ceux qui commencent : maisqu'elles étoient nuisibles aux avancez; protestant au reste qu'ils ne vouloient rien changer,ni à l'ordre,ni à la discipline Ecclesustique. Les Quackers ont rompu avec

a Voi. le Dialogue spirituel de Suso de Novis Rupibus.

les Protestans même, & changé la forme du service divin, prétendant qu'on ne de-voit se servir ni de ministres, ni de formulaires de prieres, & que chacun devoir penfer, parler & agir, selon les mouvemens de si conscience, ou suivre les opérations de Dieu dans son ame: introduisant ainsi, dans des assemblées publiques, ce que les Mystiques pratiquoient dans leurs cellules, & les Quietistes, peut-être, en des congregations particulieres. 3. Les Mystiques ne se sont distinguez des autres Catholiques R. que par leur pieté exemplaire, qui en a fait canoniser ou beatisser un grand nombre, par leur maniere de dévotion, & par des termes. obscurs, inventez apparemment, pour ca-cher au peuple le mépris qu'ils faisoient des objets extérieurs de leur culte. Les Quackers parlent beaucoup plus clairement, n'aiant aucun intérêt de cacher ce qu'ils croient : mais en revanche ils ont des marques ausquelles on les reconnoit d'abord; dire toi au lieu de vous, ne point saluër, & appeller chacun fimplement par fon nom.

#### LIVRES EN MEDECINE.

1. C. DRELINCURTII de FORMI-NARUM OVIS Historica atque Physica Lucubrationes: Editio secunda Physicia austior. Lugd. Batav. apud Dan. à Gaasbeeck 1687. pag. 190. & Historique de l'Année 1687. 489

Eux choses rendent cette édition confidérable; la premiere est que Mr. Drelincourt, prositant des avis, que lui avoit donnez l'Auteur des Nouvelles de la Republique des Lettres a, a mis des notes au dessous de sa Differtation Historique, touchant les œufs des semmes, où il défigne par nom & surnom plusieurs personmes illustres, qu'il n'avoit marquées dans la corps du Livre, que par des éloges, ou desépithétes, que tout le monde n'entendois-

L'Autre chose est que l'Auteur a ajouté à cette seconde édition divers petits Traitez, qui n'étoient pas dans la premiere, sous le titre général de C. Drelineurin de Faminarum Ovis cura secunda. Ils contiennent. 1. Trente une Theses, ou Mr. Drelincourt explique son sentiment d'une maniere : positive touchant le sperme des semmes, tant au dedans qu'au dehors de leurs œufs & de leur ovaire : avec douze articles en forme d'additions sur la même matière. 2. Trois Appendix fur l'uterus & ses trompes. Le premier contient xII questions problematiques sur la nature, les qualitez: de l'Uterus, & divers accidens qui lui peuvent arriver : le second comprend xvIII, &: le troisième x problèmes sur les gompes de cette partie. 3. Cela est suivi de xvIII Corollaires sur le fætus, & la maniere dont il fe sourrit.

X j. Legy

L'extrait de Mr. Baile qu'on a déja cité fait assez connoître le dessein de la premiere partie de cet Ouvrage : à quoi l'on peut ajoûter ce que l'Auteur nous à écrit, en nous envoiant ce Livre avec un autre de M. son Pere, dont on parlera bientor. 1. " Quand j'ai composé ce Traité, dit-il, la ,, doctrine des œufs des femmes n'étoit pas , encore connue en ce Pais. Messieurs ,, Stenon, van Korne, Kerkring, & de Graef, , qui ont écrit fur cette matiere, ne l'ajant " traitée, le premier qu'en 1667, le second , en 1668. le troisième en 1670. & le qua-, triême en 1672. Je montrai, 1. Que j'en: "avois eu connoissance, dans le temps que "j'étois à Paris. 2. Que toute l'Antiquité " a eu quelque idée de nos œufs. La dessus, , je me représente comme un Voiageur qui-, rode par toute l'Europe, pour y débiter. , mes œufs nouveaux ; mais l'on m'y a "montré par tout des œufs pondus avant , les miens : de sorte que pas un de nous ne , doit se glorisser en cela d'aucune nouvel-" le découverte. Mes autres Traitez n'ont point de rival : car personne n'a encore-, rien touché de ce que j'y débite, & que "j'ai puisé dans les sources même de la Na., "ture. Geux qui y puiseront aprés moi, "verssierons ce que j'établis. G'est au Le. "cteur éclairé à en juger.

A. DISSERTATION sur le sujet des LA GOUTTE, où l'on en déconvre & Historique de l'Année 1687. 491 La veritable origine jusqu'ici inconnue, & le moien de s'en garantir. A Patis chez Pralard 1687. in 8. pag 39.

E Pere Mauduit Prêtre de l'Oratoire a écrit cette dissertation en forme de lettre à un de ses amis, qui est travaillé de la Goutte, pour lui apprendre à s'en guerir. Il a été long temps affligé lui même de cette cruelle maladie; ce qui lui a donné le loisse de faire diverses réserions sur sa nature & sur son origine, qu'il prétend avoir été inconnues jusqu'à présent; parce que sa cause est il mince qu'elle échappe à la vue des plus habiles, & qu'on ne s'aviseroit jamais, à moins d'avoir été souvent goutteux, d'attribuer des essets si violens & si douloureux à une cause, a avec laquelle ils ne paroissons avoir aucure proportion.

On recherche d'abord qu'elle peut êtres la matiere, ou l'humeur qui la foime, & qu'elle est l'occasion qui la fait venir. On rejette l'opinion de ceux qui veulent que la matiere de la Goutte soit une pituite, qui découle ou des parties extérieures qui environnent le Crane, ou des ventricules du Ceraveau; de quoi on donne des raisons sensibles. On n'a pas plus d'égard à l'opinion de ceux qui la font venir du soie, ou des reins, ou de l'estomach, ou des intestins, ou généralement de tout le corps, parce que cette manière de parlet indéterminée découvre assez-

l'ignorance de ceux qui s'y arrêtent.

Lø

Le P. Mauduit se retranche donc à dire que la Goutte entre par la respiration de la bouche , lors qu'un air trop froid se glisse dans le sang des arteres & l'en fait sortir au grand peril des parties où il se décharge. Pour convaincre le monde que c'en est là la veritable cause, il décrit les organes de la res piration, & il soutient que lorsque dans un âge un peu avancé, ou dans un temperament d'ailleurs affoibli, on respire, aprés s'être Echaufé un air froid & malin , comme est ; celui de la nuit, & même celui du jour dans une saison froide, sur tout lors qu'on le respire par la bouche, qui le porte tel qu'il est & fans changement, jusques dans le Poumon, al est infaillible qu'on gagne la Goutte. Il le prouve par ce principe reçu de tout le monde, que l'air que nous respirons imprime dans nôtre lang les bonnes, ou les mauvailes qualitez; un air grossier produit des gens grossiers; un air subtil fait des gens spirituels; un air marécageux rend les hommes sujets aux fluxions & aux catarres; un air trop lec. diminue l'embompoint; un air empelté nous enpoisonne; un air trop chaud fait tomber en défaillance ; un air frais tempere l'ardeur ; du cœur, en le déchargeant des vapeurs qu'il : exhale fans ceffe.

Il explique ensuite la liaison qu'il yaentre la Goutte & la froideur de l'air; & il montre que la Pleuresse, & le Rhumatisme sont une espece de Goutte, puis qu'ils ont: la même cause.

Mais,

& Historique de l'Année 1687. 493

Mais ce qui doit convaincre le monde que le P. Mauduit a découvert la veritable cause de ce mal, est une experience que peuvent faire ceux qui en douteront; pourvû qu'ils aient passé quarante ans: Ils n'ont qu'à choisir un jour plus froid & plus venteux queles autres ; qu'ils soupent bien, pour se précautionner contre la Goutte à venir; qu'ils se couchent dans une chambre, où il y ait une fenêtre ou une cheminée ouverte, & qu'en se mettant en un lit; dont les rideaux seront ouverts, ils se bouchent tellement les narines, qu'ils ne puissent respirer que par la bouche; & la douleur qu'ils souf. friront les fera bientôt revenir de leur increduliré.

Il ne saut done, selon lui, pour prévenir la Goutte, que prendre de justes mesures pour me donner le jour & la nuit à nôtre poumon qu'un air tiede & sain à respirer; couchez dans un lieu raisonnablement grand, dont l'air n'ait aucune communication avec celui de dehors, & respirer par le nez, sans ouvrir la bouche que le moins qu'il est possible en dormant. Mais comme une précaution n'est pas un remede, qui guerisse les douleurs présentes, il ordonne d'agiter la partie malade, & de se tenir plûtôt sur son meurer au lit. Il ajoûte que si d'abord que le sang est extravasé, on respiroit que que temps par la bouche un air aussi chaud & aussi c

spiration chaude repareroit le mauvais effet de la froide, elle appaiseroit l'inflammation & la douleur, & feroit remonter la matiere extravasée. Mais comme ce remede seroit dangereux, si la matiere avoit eu le loissi de se corrompre hors de ses vaisseaux, il dit qu'il vaut mieux s'en tenir à la respiration douce & tiede.

Dans les commencemens de la douleur de la Gourre, le P. Mauduit ordonne de fortir, de prendre un manchon dans une main, & un bâron à l'autre, de faire à pied. & à jeun, s'il se peut, une promenade de deux ou trois lieuës à la campagne, aiant toûjours le nez dans le manchon pour en resspirer l'air, de prendre au terour un potage, & de se mettre au lit. Il promet que le lendemain, on se trouvera les pieds sermes, & enfétat de vaquer à ses affaires.

#### XIX.

#### LIVRES CONCERNANT L'HISTOIRE.

IL RELATION Historique DE LA PO-LOGNE, contenant le pouvoir de ses Rois, leur élection & leur couronnement, les Privileges de la Noblesse, la Religion, la Justice, les Mœurs & les Inclinations des Polonois, avec plusieurs évenemens rez marquables, par le Sieur de Haute-Walle. & Historique de l'Année 1687. 495 VILLB. 12. A Paris & à Amsterd. chez Waesberge. p. 390.

Eux qui donnent au public l'Histoire de leurs Voiages, & qui font la de-scription des mœurs & des coûtumes d'un Païs, où ils n'ont fait que peu de sejour, s'exposent à rapporter bien des choses sur de simples oui dire, & à juger des gens avant que de les connoître à fond. Mais le Gentilhomme François, qui a composé cette Relation Historique de la Pologne, y 2 demeuré 25 ans, aupies des personnes de la premiere qualité; & est mort avant que del'avoir publiée. Austi parle-t-il assez librement de tous les differents Etats de ce Roiaume; auquel apparemment il prenoit peud'interêt : comme on le peut voir , parce qu'il dir des Ecclesiastiques. # " Les Reli-,, gieux sont presque tous riches en Po-,, logne: mais ils ne sont ni reglez, ni mo-,, deftes. Ils vont boire dans les caves, qui , sont les cabatets du Pais, & l'on en voit "même quelquefois dans les ruës, qui one ,, bien de la peine à se soûtenir , sans que le: peuple s'en scandalize, ni que les Supé-, rieurs les châtient. Pour les Ecclesiastinques séculiers, il y en a, qui ont non seule-ment deux Chanoinies, mais aussi deux Cures, & ni les uns ni les autres ne s'aquitent de leur devoir. Les Curez font in-"Atruire leurs paroissiens par des Religieux,.

" & faire par des Vicaires les fonctions cu-" riales. Les Chanoines ne vont point à " l'office, & font dire les heures au Chœur, " par de pauvres Ecoliers, à qui ils donnent " deux fous par jour. Enfin les Evêques ne " font rien moins que les fonctions Episco-" pales. Ainsi ils n'oscroient corriger les " Ecclefiastiques.

2. LES LARMES DE JAQUES PINETON de Chambrun, Pasteur de la Maison de S. A. Seren de l'Eglise d'Orange, & Pr.en. Th. qui contiennent les persésutions arrivées aux Egliscs de la Principauté d'Orange, depuis l'an 1660. La chute & le relevement de l'Auteur, avec le rétablissement de S. Pierre dans son Apostolat, ou Sermon sur Jean. XII:15. A la Haie chez van Bulderen. 12. pagg. 256.

Uoi que ce Livre soit d'un Ministre, & qu'il y air un Sermon à la sin, il est néanmoins presque tout historique. On y verra Orange tourmentée par quantité de procès & d'affaires fâcheuses, que les zelez Catholiques suscitoient aux Réformez; ces afflictions particulieres entremêlées de calamitez générales, & cette ville exposée deux fois à la sureur des Dragons. Onn'y oublie pas même les cruautez que François de Serbelon & le Comte de Suze y exercerent en 1562. & le Massacre de 1571. Malgé tourcela les Résormez reprirent si bien

& Historique de l'Année 1687. 497 le dessus en peu de temps, que les Catholiques se crutent obligez de recourir à Henri III. Roi de France, en 1578. & 1583. qui înterceda pour eux auprès du Prince Guillaume I. par trois Lettres dont l'Auteur rapporte ces a paroles: Ne pensez pas, mon Cousin, que vos sujets Catholiques se soient adresse à moi, comme à leur Souverain, ils m'ont priè d'intercéder près de vous, asin qu'il vous plaise de rétablir leur Religion dans vêtre Principauté, & c'est en qualité d'intercesseur que je vous écru.

3. PRE'SAGES de la décadence des Empires, où jont méléesplusicurs Observations curieuses touchant la Religion és les affaires du temps. 12. A Mexclbourg, & setrouve à Amsterdam chez Savourer. 1688. Pagg. 262.

Et Auteur n'est rien moins que Prophete, ou Interprete des Propheties. C'est un Politique, qui rapporte les remarques qu'it a faites dans l'Histoire, sur ce qui a causé les troubles & la ruïne de divers. Etats, & en laisse faire l'application au Lecteur. Il y a des gens qui le trouvent pour le moins aussi savant dans la Théologie que dans l'histoire, & qui soutiennent que ce qu'il dit b sur la persécution, sur la necessité de la tolérance politique, sur les démélez des Brotestans, & sur les droits de la conscience.

4 p. 59. bp. 108. Ad 218.

conscience éclairée & errante, vaut bien divers gros volumes, qu'on a composez sur cette matiere.

4. Memoires concernant la Minorité de Louis XIV. 12. A Amsterdam chez Wetftein. pagg. 384.

N trouvera dans ce recueuil plusieurs pieces curieuses,& qui paroissent écrites avec assez de desintéressement 1. Des Mémoires de Mr. de la Châtre, qui perdit sa charge de Colonel des Suisses, vers le commencement de l'administration du Cardinal Mazarin. On y voit les intrigues qui regnoient à la Cour, sur la fin de la vie de Louis XIII. & au commencement de la Régence d'Anne d'Autriche. 2. D'autres sur les Guerres de Paris, qu'on attribuë au Dus de la Rochefoucault, le Tacite de nôtre siecle, sclon M. Amelot de la Houssaie: à quoi l'on pourroit ajoûter que ses réficxions sont plus claires & moins recherchées. 3. Une Apolegie ironique du Duc de Beaufort attribuée à M. de S. Evremont. 4. Diverses Lettres & autres pieces authentiques, pour fervir à l'intelligence de ces mémoires. Outre cela on a ajoûté des nôtes, où l'on éclaireit diverses choses, que les Auteurs n'avoient marquées qu'obscurément, & l'on compare leur reflexions avec celles de Tacite.

s. Histoire

### & Historique de l'Année 1687. 499

5. HISTOIRE POÉTIQUE de la Guerre nouvellement déclarée entre les Anciens ésles Modernes. 12. A Paris & à Amsterdam chez Savouret.

L y a quelque temps que Mr. Petraut de l'Academie Françoise prononça en préfence du Ros un poème intitulé: Le siecle de Louis le Grand, où il présere en tout les Modernes aux Anciens. Philieurs Savans le sont récriez là cessus, & ont fair divers Ouvrages pour soûtenir le parti des Anciens, entre autres une lettre sous le titre de Justification des Anciens sur la Litterature. Nôtre Auteur est un de ceux qui croient qu'il y a de la témérité à donner une préférence générale aux uns ou aux autres. Mais pout entrer dans le détail d'une maniere, qui n'ennuyat pas ceux-la même, qui ne lavent ni Grec ni Latin; il s'est avilé de feindre un combat sur le Parnasse entre les Anciens & les Modernes: de sorte qu'à proprement parler ce n'est ni un roman, ni une histoire, mais une critique ingenieuse, des Auteurs les plus connus, Grecs, Latins, François, Italiens, Espagnols, Poètes, Orateurs, Historiens, Philosophes, & même des Peintres, des Statuaires, des Architectes, & des Musiciens.

On a fait sur ce démêlé diverses Epigrammes, qui n'ont pas encore été imprimées, & qu'on nous a envoices manuscrites

de Paris. Onn'a pas affez d'espace pour les mettre ici toutes entieres ; il suffira de dire qu'elles servent de réponse à une épigramme fur le Poëme de M. Perraut, que M. Menage a faire, & qui finit par cette exclamation...

Nostris cedere Tullium Patronis Nostris cedere Vatibus Maronem O saclum insipiens & inficetum: Sur quoi on lui donne cet avis: Sed qui carmina jam tot edidifti: Cum saclo cave ne voceris isto. Vates insipiens & inficetus. En voici encore une adrellée au même

Qui seclum insipiens quereris quô Gallica

Muja

Prastare antiquis tempera nostra canit. Cartesii scriptis veterum si somnia pra-

Deliras prisca gentis amore Senex.

On ne dit nen ici de l'Histoire de la More des Persécuteurs, parce que le temps où nous sommes & la réputation de l'Auteur de la préface l'ont déja fait assez connoître.

thele C-Z

